
Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  107 

A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 
LYING IN PHILOSOPHY: THREE PATHS OF CONTEMPORARY PHILOSOPHY 

Juliana Paula Magalhães 

 

RESUMO 
O artigo aborda o tema da mentira nos três caminhos da filosofia contemporânea: 

liberais, não liberais e marxistas. Tal divisão tripartite do pensamento filosófico da 

Contemporaneidade é proposta por Alysson Mascaro, inicialmente para o campo da 

filosofia do direito, mas com plena aplicação para o pensamento filosófico em geral. Para 

a abordagem do tema, são tomados alguns expoentes de cada caminho filosófico: Jürgen 

Habermas, para os liberais; Michel Villey, para os não liberais; Evguiéni Pachukanis e 

Louis Althusser, para o marxismo. O escopo do presente texto é demonstrar as 

possibilidades e limites dos horizontes liberais e não liberais no tratamento do problema 

da mentira, bem como demonstrar que apenas o marxismo, a partir da compreensão das 

formas sociais e da ideologia, logra alcançar as determinações materiais da mentira no 

capitalismo. 

PALAVRAS-CHAVE: Mentira; Pachukanis; Althusser; Villey; Habermas. 

 

ABSTRACT 

This article examines the theme of lying within the three paths of contemporary 

philosophy: liberal, non-liberal, and Marxist. This tripartite division of philosophical 

thought, proposed by Alysson Mascaro, originated in the philosophy of law but is fully 

applicable to philosophy in general. To address this theme, the analysis focuses on key 

exponents from each path: Jürgen Habermas (liberal), Michel Villey (non-liberal), and 

Evguiéni Pachukanis and Louis Althusser (Marxist). The study aims to demonstrate the 

possibilities and limits of liberal and non-liberal horizons in addressing the problem of 

lying. Furthermore, it argues that only Marxism, through the understanding of social 

forms and ideology, fully apprehends the material determinations of lying under 

capitalism. 

KEYWORDS: Lying; Pachukanis; Althusser; Villey; Habermas. 

 
 Doutora e Mestra em Filosofia e Teoria Geral do Direito pela Faculdade de Direito da 

Universidade de São Paulo (Largo São Francisco – USP). Bacharela em direito pela 

mesma instituição. Pesquisadora do Grupo de Pesquisa Crítica do direito e subjetividade 

jurídica na USP, São Paulo, Brasil; julianapaulamagalhães@gmail.com. 

http://lattes.cnpq.br/6240572812408766. https://orcid.org/0000-0003-0751-4138. 

mailto:julianapaulamagalhães@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/6240572812408766


Juliana Paula Magalhães 

108                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

Introdução 

A mentira tem sido objeto de acuradas discussões na história do 

pensamento filosófico. Ainda na Idade Moderna, mas já às portas da 

Contemporaneidade, destaca-se a célebre polêmica entre Immanuel Kant 

e Benjamin Constant acerca do tema, ensejando a redação pelo filósofo 

prussiano de seu conhecido texto Sobre um suposto direito de mentir por 

amor à humanidade (Kant, 2008, p. 187-194). 

No que tange propriamente à filosofia contemporânea, com 

lastro na didática e precisa sistematização proposta por Alysson Leandro 

Mascaro, pode-se compreendê-la a partir de três grandes caminhos: 

liberais, não liberais e marxistas. Originalmente, a concepção mascariana 

se dá no âmbito da filosofia do direito (Mascaro, 2024), no entanto, é 

possível trazer tal perspectiva teórica para a compreensão da filosofia em 

geral, com extremo proveito. 

As filosofias liberais representam o pensamento burguês, por 

excelência, operando em chaves analíticas, marcadas pelo idealismo e 

pelo normativismo, ainda que com distintas modulações. As filosofias 

não liberais rompem com o horizonte normativista estatal, espraiando-se 

por eixos existenciais, bem como pelas temáticas do poder, seja em seus 

aspectos amplos, como o decisionismo, seja na esfera da microfísica do 

poder. Já as filosofias calcadas no marxismo têm como plataforma 

teórica a obra de Karl Marx, ainda que parcialmente cindida em distintas 

leituras e interpretações. 

O objetivo do presente artigo é abordar a temática da mentira, 

tendo como foco os três caminhos da filosofia contemporânea, 

demonstrando as possibilidades e limitações dos horizontes liberais e não 

liberais na abordagem dessa questão, bem como apontar que apenas o 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  109 

marxismo dispõe de ferramental teórico-filosófico para dissecar o caráter 

estrutural da mentira no capitalismo e suas distintas modulações. 

Diante da miríade de pensadores que podem ser enfeixados em 

cada um desses três vastos caminhos filosóficos, alguns nomes de relevo 

teórico de cada campo específico serão trazidos como paradigmas para a 

abordagem do tema da mentira na filosofia contemporânea. Nas esferas 

dos pensamentos liberais e não liberais, o destaque ficará com Jürgen 

Habermas e Michel Villey, respectivamente. Já no que tange ao 

marxismo, a base teórica adotada estará lastreada nas leituras propostas 

por Louis Althusser e por Evguiéni B. Pachukanis. Tanto Villey quanto 

Pachukanis são juristas de formação, contudo, trazem contributos 

incontornáveis e, de certo modo, pouco explorados para o campo da 

filosofia. Enquanto Villey constrói refinada leitura crítica acerca da 

filosofia burguesa, do normativismo juspositivista e da subjetividade 

jurídica, Pachukanis alcança as bases fundantes das formas sociais 

capitalistas, dentre elas a forma jurídica e a forma moral, por meio do 

método marxista. 

Assim, as perspectivas liberais, ainda que possam, até mesmo, se 

apresentar sofisticadas teoricamente, trazem uma visão superficial do 

problema da mentira, ora resvalando para uma espécie de moralismo 

humanista, ora tratando-a como um problema meramente ético-

comunicativo, por exemplo, ou ainda propondo tratamentos normativos e 

institucionais para tal temática. 

O escopo principal deste texto é justamente demonstrar que o 

tema da mentira na filosofia contemporânea, muito além de uma questão 

de ordem moral ou ética, apenas pode ser compreendido com lastro em 

uma perspectiva teórica materialista, mediante a compreensão das 

formas sociais e da ideologia. Tal abordagem, contudo, não desconsidera 

as fecundas contribuições que podem ser extraídas dos horizontes não 

liberais no tratamento dessa temática. 



Juliana Paula Magalhães 

110                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

1. Mentira e eticidade normativa: comunicação e linguagem 

O alemão Jürgen Habermas é um dos principais expoentes do 

pensamento liberal contemporâneo. A fase mais conhecida e relevante de 

sua produção intelectual se dá a partir da virada linguística que se 

apresenta em suas ideias, com a construção de sua teoria do agir 

comunicativo (Mascaro, 2024, p. 313-314). A filosofia habermasiana 

passa, então, a ter como foco o tema da comunicação, concebida como 

fundamento da sociabilidade, tendo por escopo político a construção do 

consenso. Nesse contexto, para Habermas, “a verdade se constrói 

enquanto processo comunicacional” (Mascaro, 2024, p. 315). 

Para além de ser simplesmente uma teoria da linguagem, a teoria 

do agir comunicativo postula a construção de racionalidades universais. 

Assim, a comunicação é vista como um processo de interação entre os 

indivíduos capaz de produzir consensos estáveis, sendo esses, por sua 

vez, a razão de cada tempo histórico. 

Destarte, “para Habermas, a razão é possível, na medida do 

consenso das interações sociais” (Mascaro, 2024, p. 317). No mais, “para 

Habermas, ainda que não haja a verdade que paire sobre todos, há a 

verdade construída enquanto consenso” (Mascaro, 2024, p. 317). Logo, a 

filosofia habermasiana, de algum modo, mostra-se herdeira do 

iluminismo, mas deixando de atrelar a verdade à teoria do conhecimento, 

e inovando ao compreendê-la como agir comunicativo. 

Para Renato Ribeiro de Moraes, “Habermas acaba por tentar 

conciliar duas tradições difíceis de serem sustentadas conjuntamente: a 

universalidade kantiana de fundamentação moral e a soberania popular 

republicana nos moldes de Rousseau”, “ainda que com explícita 

prevalência dos traços kantianos” (Moraes, 2010, p. 50). 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  111 

No que tange à construção social de consensos, o direito e a 

democracia ganham destaque na filosofia habermasiana, pois tais 

instrumentais são aptos a forjar um ambiente no qual a comunicação 

pode se dar com flexibilidade e estabilidade, reduzindo os conflitos e 

afastando o arbítrio. A aposta institucional, por conseguinte, é um 

corolário da construção teórica de Habermas. Logo, “na visão 

habermasiana, o direito é o locus privilegiado do agir comunicativo 

superior, garantidor da democracia, da liberdade e da interação 

igualitária entre os sujeitos e os grupos sociais” (Mascaro, 2024, p. 319). 

Há um caráter normativo na filosofia habermasiana, dado que, 

conforme ressalta Pugliesi: “O acordo entre o emissor e o ouvinte é a 

condição final para que este realize os efeitos da emissão. A produção de 

normas, quer morais, quer jurídicas, decorre da universalização desse 

consenso” (Pugliesi, 2005, p. 227-228). Portanto, “do ponto de vista de 

Habermas, normas justificáveis são aquelas que incorporam interesses 

generalizáveis” (Pugliesi, 2005, p. 227-228). 

A partir do arcabouço teórico e conceitual de Habermas, a 

mentira pode ser compreendida como uma espécie de patologia de 

comunicação e um desvio da pretensão de veracidade. Tem-se, então, 

uma situação na qual o próprio escopo da comunicação se mostra 

distorcido. Nesse sentido, as considerações de Habermas:  

Algo semelhante se passa com os fenômenos da comunicação 

sistematicamente distorcida. Também aqui a pragmática formal pode 

contribuir para explicar fenômenos que de início são identificados apenas 

com base em razão de uma compreensão intuitiva amadurecida na 

experiência clínica. Pois essas patologias da comunicação se deixam 

conceber como resultado de uma confusão entre ações orientadas ao êxito e 

ações orientadas ao entendimento. Em situações de ação estratégica 

encoberta, pelo menos um dos participantes se comporta orientado ao êxito, 

mas deixa os demais na crença de que todos satisfazem os pressupostos da 

ação comunicativa. Este é o caso da manipulação, que mencionamos no 

exemplo dos atos perlocucionários. (Habermas, 2022, edição do Kindle). 



Juliana Paula Magalhães 

112                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

Assim, a mentira apresenta-se como a antítese da racionalidade 

comunicativa, minando a construção de consensos em suas próprias 

bases e, por conseguinte, a democracia. Para Habermas, tratar-se-ia de 

uma espécie de sobreposição da ação estratégica encoberta em face da 

ação comunicativa. Não obstante Habermas compreenda a verdade 

enquanto consenso, ele se insurge em face dos “consensos enganosos”, 

como ressalta Antonio Ianni Segatto: 

Retomando a questão, de que se encarrega a teoria da verdade como 

consenso, relativa ao discernimento dos critérios a partir dos quais pode-se 

diferenciar consensos “efetivos” de consensos “enganosos”, podemos 

observar que Habermas tem diante de si duas alternativas: ou admite que 

cada linguagem ou forma de vida contém seus próprios critérios acerca 

daquilo que é verdadeiro ou falso, de modo que sequer faz sentido perguntar 

pela verdade ou falsidade de tais critérios; ou acredita na universalidade de 

tais critérios e procura definir os padrões que abarcam todas as linguagens e 

formas de vida. Como dissemos, Habermas se situa, juntamente com Putnam 

e Apel, no partido daqueles que defendem a segunda alternativa. Nesse 

sentido, ele defende, contra a postura relativista, que o critério último da 

verdade não são os consensos factuais eles mesmos, mas a ideia de um 

consenso racional, alcançado sob uma situação de fala ideal. (Segatto, 2006, 

p. 75). 

Logo, revela-se a fragilidade da teoria habermasiana para a 

compreensão da temática da mentira, dado que atrelada a horizontes 

éticos e normativos, não obstante represente certo avanço trabalhar com 

a temática comunicacional. Cumpre ressaltar que “enquanto Kant havia 

projetado seu imperativo categórico apostando na capacidade racional 

individual para apreender regras morais indeléveis”, para Habermas “a 

Moral seria construída intersubjetivamente no debate público, mediado 

pela razão comunicativa, através de consensos apurados discursivamente 

e racionalmente aceitos” (Facchin, 2025, p. 121). 

Em última análise, os horizontes liberais, em suas distintas 

modulações, mostram-se incapazes de alcançar uma compreensão do 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  113 

tema da mentira em suas dimensões situacionais e materiais. Em 

Habermas, isso resta evidenciado, na medida em que suas considerações 

teóricas têm como base fundante uma comunicação em grande parte 

idealizada e dissociada da concretude social e de suas determinações. 

 

2. Mentira e situação existencial: os limites da subjetividade e 

do normativismo 

O pensamento não liberal conta com uma vasta gama de 

expoentes com filosofias, inclusive, bastante distintas entre si, tendo em 

comum o distanciamento do eixo idealista e normativista e, ao mesmo 

tempo, a não adoção da plataforma teórica marxista. A vertente não 

liberal existencial é uma das mais fecundas, contando com pensadores de 

grande envergadura, tais como Martin Heidegger e Hans-Georg 

Gadamer. 

Tanto Heidegger quanto seu discípulo Gadamer são críticos da 

modernidade e de sua filosofia individualista, calcada na subjetividade e 

na técnica. Enquanto Heidegger avança na construção de uma trilha 

filosófica original de busca pela descoberta do ser e de seu sentido, 

destrinchando as possibilidades autênticas e inautênticas da existência, 

Gadamer erige uma inovadora hermenêutica existencial, materializada 

principalmente em sua obra Verdade e método, na qual aponta para a 

impossibilidade de que o processo hermenêutico se dê de modo 

dissociado da condição existencial do intérprete. 

Embora não se situe formalmente nos eixos das filosofias da 

existência, como os alemães Heidegger e Gadamer, tampouco seja 

filósofo de formação, o jurista francês Michel Villey apresenta 

proximidade implícita a esse caminho teórico. Nesse sentido, observa 



Juliana Paula Magalhães 

114                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

Jeanette Antonios Maman, que identifica um “existencialismo jurídico” 

em Villey, o qual “mostra que temos de partir, nas soluções de direito, da 

situação existencial, de emergência ou não” (Maman, 2003, p. 96). Para 

a jusfilósofa, embora se tenha em Villey uma forte retomada do 

pensamento aristotélico, há também, no pensador francês, uma 

ultrapassagem desse horizonte, de maneira que se prenunciam “uma 

nova ontologia e nova epistemologia” (Maman, 2003, p. 96). 

O jusfilósofo francês é um ferrenho crítico da filosofia liberal 

moderna, de cunho eminentemente individualista. Para Villey, a principal 

falácia do pensamento burguês consiste em afastar o caráter social do 

direito e da justiça, passando a ancorá-los na subjetividade.  

Villey postula uma retomada da filosofia do direito antiga, com 

lastro em Aristóteles e do chamado direito romano, porém sem 

desconsiderar as especificidades do tempo presente. Para Villey, há um 

profundo antagonismo entre a subjetividade jurídica moderna e a 

verdade do direito (Magalhães, 2022). Nas palavras dele: 

O direito é relação, fenômeno social; repito mais uma vez que não existe 

direito de Robinson em sua ilha. O Dikaion não é o “direito subjetivo” do 

indivíduo, pensado em função de um sujeito único, engendrado em um 

sistema inteiramente diferente de pensamento pelo individualismo moderno. 

(Villey, 2009, p. 73). 

Villey também se insurge em face da ilusão do juspositivismo de 

matriz neokantiana. O jusfilósofo francês compreende tal empreitada 

como dissociada da realidade e fadada ao fracasso teórico e prático. Um 

dos principais alvos das críticas villeyanas é a teoria do jurista austríaco 

Hans Kelsen. Para Villey, “Kelsen ludibria-nos quando quer fazer do 

jurista um cientista puro” (Villey, 2008, p. 65).  

A dicotomia abismal entre ser e dever-ser, que se apresenta 

hipostasiada na modernidade e que se faz presente na herança da 

filosofia de Immanuel Kant reavivada na obra de Kelsen, também é 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  115 

apontada por Villey como um dos principais problemas do pensamento 

jurídico contemporâneo. Sobre esse ponto, cabe destacar o seguinte 

excerto: 

Kelsen expressa isso da maneira mais absoluta e sem que lhe pudesse surgir 

disso a menor dúvida, com o abismo que ele acredita ter que estabelecer entre 

o Sein e o Sollen, entre o conhecimento dos fatos e a produção das normas. E 

por trás de Kelsen há Kant e as separações kantianas entre fenômenos e 

númenos e entre razão especulativa e razão prática; e a decisão cartesiana de 

conceber a natureza e a mente como dois mundos totalmente separados. (...) 

Ora seu efeito foi mergulhar a doutrina do direito em todo tipo de 

dificuldades e de impasses inextricáveis. Por culpa deste dualismo, toda uma 

escola de inspiração kantiana e neokantiana acreditou dever situar a fonte do 

direito justo (de um novo tipo de “direito natural”) na “razão pura”. (...) por 

esse método, restaura-se apenas um direito natural ilusório (...). (...) Por 

reação, e para devolver ao direito alguma substância e solidez, chega-se a 

entregar o direito ao império do fato separado, o fato bruto, separado do 

valor, que as ciências teóricas estudam: atitude do sociologismo, do realismo 

americano e da maioria dos positivismos, que, privando o direito da sua 

justiça e do seu valor, abalam sua força normativa e tornam o direito apenas 

uma carcaça de textos e de arestos de jurisprudência (...). Não há saída a não 

ser superar este dualismo. (Villey, 1965, p. 168-169)1 

 
1 No original: Kelsen exprime cela de la façon la plus absolue et sans qu’il puisse à ce 

sujet pour lui surgir le moindre doute, avec l’abîme infranchissable qu’il croit devoir 

instituer entre le Sein et Sollen, entre la connaissance des faits et la production des 

normes. Et derrière Kelsen il y a Kant, et les séparations kantiennes entre phénomènes et 

noumènes et entre raison spéculative et raison pratique; et la décision cartésienne de 

concevoir la nature et l’esprit comme deux mondes entièrement distincts. (...) Or son 

effet fut de plonger la doctrine du droit dans toutes sortes de difficultés et d’impasses 

inextricables. Par la faute de ce dualisme toute une école d’inspiration kantienne et 

néokantienne a cru devoir situer la source du droit juste (d’une nouvelle espèce de ‘droit 

naturel’) dans la ‘raison pure’. (...) on ne restaure par cette méthode qu’un droit naturel 

illusoire (...). (...) Par réaction, et pour rendre au droit quelque substance et solidité, on en 

vient à livrer le droit à l’empire du fait séparé, du fait brut, coupé de la valeur, 

qu’étudient les sciences théoriques: attitude du sociologisme, du réalisme américain, et 

de la plupart des positivismes, qui, privant le droit de sa justice et sa valeur, ébranlent sa 

force normative, et ne font du droit qu’une carcasse de textes et d’arrêts de jurisprudence 

(...). Il n’est d’issue que dans le dépassement de ce dualisme”. (Villey, Michel. 



Juliana Paula Magalhães 

116                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

A filosofia política moderna também é objeto das contestações 

villeyanas, especialmente, aquela erigida a partir de Thomas Hobbes. 

Para Villey, Hobbes começa “por demolir e substituir a Política de 

Aristóteles” e, ao fundar-se na subjetividade jurídica e na propriedade 

privada, a política hobbesiana tem como consequência direta o Leviatã 

opressor (Villey, 2009, p. 695-696). Assim, em Hobbes, revela-se “drama 

do individualismo”, o qual “para dar conta da ordem social”, “é obrigado 

a negar a si mesmo” (Villey, 2009, p. 179), por conseguinte, trata-se de 

um paradoxo fadado ao fracasso. 

Em suma, Villey se insurge em face dos “ídolos” da 

modernidade (Rails, 2000), sendo o principal deles a subjetividade 

jurídica, atrelada ao caráter individualista e humanista da filosofia 

burguesa. Pode-se dizer que, para Villey, a filosofia moderna se erige 

sobre a mentira, ao lastrear-se na subjetividade e na normatividade e ao 

abandonar a compreensão acerca do justo, da natureza das coisas, da 

prudência e da equidade.  

Um exemplo da falácia moderna, para Villey, reside nos 

chamados direitos humanos, “ferramenta de mil usos” (Villey, 2007, p. 

162), que se prestam a todo tipo de discurso, mas carecem de efetividade 

e visam, em última instância, ao atendimento dos interesses burgueses. 

Nesse sentido, ele assevera: 

Acho, portanto, fundamentada a crítica de Marx; ela se dirigia, em A questão 

judaica, contra as formulações da Declaração de 1789, que são um eco da 

doutrina de Locke. Esses direitos do homem “formais” (liberdades) não são 

para todos, mas para alguns. Serviram para a destruição da monarquia, mas a 

substituíram por uma oligarquia. Significaram a dominação política da classe 

burguesa; na economia, do capitalismo. Um terceiro fruto dos “direitos do 

homem”. (Villey, 2016, p. 161). 

 
“Phénoménologie et existentialo-marxisme à la Faculté de droit de Paris”. Archives de 

Philosophie du Droit, nº 10 – Philosophes d’aujourd’hui en présence du droit. Paris: 

Sirey, 1965, p. 168-169). 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  117 

Destarte, para Villey as grandes farsas da filosofia moderna 

residem no humanismo, na normatividade juspositivista e, 

principalmente, na subjetividade jurídica, deixando de lado o caráter 

situacional e social do justo. Nas palavras de Villey: “não conheço pior 

aberração que abordar as questões de justiça social a partir do ponto de 

vista do pretenso ‘sujeito de direito’” (Villey, 2007, p. 99). 

Já no que tange à célebre discussão filosófica sobre a mentira no 

campo da ética, travada entre Kant e Constant, considerando o arcabouço 

filosófico villeyano, a prudência e a equidade deveriam ser observadas. 

Logo, não haveria espaço para o imperativo categórico kantiano, mas 

para o caráter situacional do justo. 

Os pensamentos não liberais, portanto, constituem preciosas 

chaves para a compreensão da temática da mentira em suas distintas 

modulações e dimensões. No entanto, tal caminho, não obstante sua 

notável fecundidade e proveito teórico, ultrapassando as limitações das 

filosofias liberais, não alcança as determinações materiais que 

engendram e constituem a mentira na Contemporaneidade. 

 

3. Mentira e crítica marxista: formas sociais e ideologia 

Karl Marx, nas palavras de Louis Althusser, “fundou uma nova 

ciência: a ciência da história das ‘formações sociais’. Para ser mais 

preciso, Marx ‘abriu’ ao conhecimento científico um novo ‘continente’, 

o da História” (Althusser, 2015, p. 213). Para o filósofo francês, essa 

ciência “não tem por objeto a essência do homem, ou do gênero humano, 

ou a essência dos homens”, mas sim “história das formas de existência 

específica da espécie humana” (Althusser, 1999, p. 42). Acrescenta ainda 

que “a revolução científica de Marx contém em si uma revolução 



Juliana Paula Magalhães 

118                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

filosófica, sem precedente que, forçando a filosofia a pensar a sua 

relação com a história, perturba a sua economia” (Althusser, 1999, p. 

15). 

O marxismo forneceu a base teórico-filosófica para distintos 

pensadores, muitas vezes, com leituras antagônicas entre si. Assim, por 

exemplo, filósofos como Roger Garaudy apontam os Manuscritos de 

1844 como “o ato de nascimento do marxismo” (Garaudy, 1963, p. 108). 

Já Louis Althusser identifica a existência de um corte epistemológico na 

produção teórica de Marx, separando-as em obras da juventude (1840-

1844), obras do corte (1845), obras da maturação (1845-1857) e obras da 

maturidade (1857-1883) (Althusser, 2015, p. 25). Por conseguinte, o 

coração teórico da obra do pensador alemão, na leitura althusseriana, 

encontra-se, fundamentalmente, em O Capital. 

A leitura althusseriana do marxismo constitui-se na mais 

refinada e precisa acerca desse caminho teórico no que tange à sua 

sistematização e à compreensão de seu caráter científico, rompendo com 

as visões humanistas, incapazes de alcançar o caráter estrutural das 

categorias marxistas. Com efeito, na obra de maturidade de Marx, 

apresenta-se uma investigação científica das formas sociais capitalistas, 

com a forja de um arcabouço conceitual incontornável para sua 

compreensão. 

O jurista russo Evguiéni B. Pachukanis desvenda, a partir do 

método de Marx, a especificidade histórica da forma jurídica e da forma 

política estatal. Assim como Marx demonstra que a sociedade capitalista 

é uma imensa coleção de mercadorias, Pachukanis capta a consequência 

teórica imediata dessa constatação, acrescentando que tal sociabilidade é 

uma cadeia ininterrupta de relações jurídicas, garantidas pelo Estado. Os 

estudos de Pachukanis embasam, portanto, a mais rigorosa crítica 

marxista do direito, bem como os avanços teóricos empreendidos pelo 

derivacionismo, no que tange à forma política estatal. 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  119 

Forma jurídica e forma política estatal apresentam-se como 

derivadas diretas da forma-mercadoria e da forma valor, consoante a 

elucidação pachukaniana. A mercadoria, enquanto forma social, é uma 

especificidade do capitalismo, dado que apenas nesse modo de produção, 

tem-se a mercantilização da força de trabalho, decorrente da separação 

entre trabalhador e os meios de produção, em um contexto no qual se 

estabelece uma relação de troca entre burgueses e proletários. Os 

capitalistas necessitam da força de trabalho dos proletários para a 

produção e, ao mesmo tempo, os trabalhadores precisam vender sua 

força de trabalho para sobreviver. Tem-se aí o processo de produção de 

riqueza no capitalismo, a partir da extração de mais-valor, e é da 

reiteração desse circuito que se constitui a forma-mercadoria.  

Ademais, para que burgueses e proletários possam contratar, é 

necessário que sejam formalmente livres e iguais, tomando ambos a 

forma social de sujeitos de direito. Assim, apenas no capitalismo, a 

sujeição do trabalhador se dá pela mediação jurídica, dado que, no 

escravagismo e no feudalismo, apresentava-se, conquanto com 

peculiaridades, o mando direto pela força. Destarte, consoante assinala 

Mascaro, o sujeito de direito é, na verdade, “sujeito pelo direito” 

(Mascaro, 2018, p. 30). 

O Estado, nesse contexto, apresenta-se como fiador, como 

garantidor das relações de produção capitalistas, já que assume a forma 

social de ente terceiro separado das classes. A forma política estatal é 

uma especificidade do modo de produção capitalista e essa descoberta já 

se encontra na obra mais importante de Pachukanis, Teoria geral do 

direito e marxismo, juntamente com suas inovadoras considerações sobre 

a forma da subjetividade jurídica, acerca da qual se debruçou com ainda 

maior profundidade. 

A leitura pachukaniana, portanto, rompe com a falácia 

amplamente repetida nos cursos jurídicos, que se valem do velho 



Juliana Paula Magalhães 

120                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

brocardo Ubi societas ibi jus (Onde há sociedade há direito). Para 

Pachukanis, o direito é uma especificidade do modo de produção 

capitalista. Do mesmo modo, o Estado, longe de ser a materialização do 

bem comum, é, na verdade, a forma política que permite a perpetuação 

da exploração capitalista, mediada pela forma jurídica, garantindo a 

propriedade privada e o adimplemento dos contratos, mediante o uso de 

suas instituições e da força. Isso permitiu com que pensadores como 

Joachim Hirsch, em Teoria materialista do Estado, e Alysson Leandro 

Mascaro, em Estado e forma política pudessem avançar na seara de 

investigação marxista acerca do Estado e da política no capitalismo. 

Pachukanis, no entanto, não obstante seja um pensador 

tipicamente atrelado à temática da crítica marxista do direito e do Estado, 

também apresenta uma leitura filosófica fundamental para o tema da 

moral. Para Pachukanis, há uma imbricação estrutural entre forma-

mercadoria, forma jurídica e forma moral, de maneira que “o ser moral é 

um complemento necessário do ser jurídico e, por sua vez, os dois são 

modos de relações entre produtores de mercadorias" (Pachukanis, 2017, 

p. 156). Nas palavras do jusfilósofo soviético: 

 

Sujeito egoísta, sujeito de direito e pessoa moral são as três máscaras 

fundamentais por meio das quais o homem atua na sociedade produtora de 

mercadorias. A economia das relações de valor oferece uma chave para a 

compreensão da estrutura jurídica e moral não no sentido do conteúdo 

concreto da norma jurídica ou moral, mas no sentido da própria forma 

jurídica e moral. (Pachukanis, 2017, p. 154). 

 

Assim, Pachukanis não se limita a uma mera leitura do conteúdo 

das normas morais, mas disseca a especificidade histórica da forma 

moral no capitalismo. Além disso, ele constata que a filosofia burguesa, 

com destaque para aquela que se erige a partir da obra de Immanuel 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  121 

Kant, apresenta uma leitura da moral e da ética que está necessariamente 

atrelada à sociedade produtora de mercadorias, consoante se verifica no 

excerto a seguir: 

Se a pessoa moral não é outra coisa senão o sujeito da sociedade de produção 

mercantil, então a lei moral deve se descobrir como a regra da sociedade de 

possuidores de mercadoria. Isso lhe confere, inevitavelmente, um caráter 

antinômico. Por um lado, essa lei deve ter um caráter social e, como tal, 

colocar-se acima da personalidade individual. Por outro lado, o possuidor de 

mercadorias, devido à própria natureza, é o portador da liberdade (da 

liberdade de apropriação e alienação); portanto, a regra que determina as 

relações entre possuidores de mercadoria deve ser implantada na alma de 

cada um deles, ser sua lei interna. O imperativo categórico de Kant reúne 

essas exigências contraditórias. Ele é supraindividual, porque não tem 

nenhuma relação com qualquer motivação natural, como paixão, simpatia, 

compaixão, sentimento de solidariedade etc. Ele, na expressão de Kant, não 

ameaça, não convence, não bajula. Está situado, em geral, fora de quaisquer 

motivos empíricos, ou seja, puramente humanos. Ao mesmo tempo, surge 

independentemente de qualquer pressão externa, no sentido direto e grosseiro 

da palavra. Atua exclusivamente pela força da consciência de sua 

universalidade. A ética kantiana é a típica ética da sociedade de produção 

mercantil; ao mesmo tempo, representa a forma mais pura e acabada da ética 

em geral. (Pachukanis, 2017, p. 155-156) 

Ao demonstrar a especificidade histórica das formas sociais 

capitalistas, dentre elas a forma jurídica, a forma política estatal e a 

forma moral, Pachukanis fornece preciosa chave para uma compreensão 

estrutural da mentira no capitalismo em suas múltiplas conformações e 

determinações. A mentira, no capitalismo, está na própria raiz desse 

modo de produção, dado que o discurso de liberdade, igualdade e 

fraternidade alardeado, por exemplo, no lema da Revolução Francesa, de 

inspiração filosófica iluminista, é, sobretudo, uma decorrência direta da 

transformação estrutural pela qual a sociedade europeia passava com o 

processo de desenvolvimento das relações de produção capitalistas.  

A verdade do capitalismo é a exploração e, como assevera o 

pensador soviético, “o homem como sujeito moral, ou seja, como uma 



Juliana Paula Magalhães 

122                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

pessoa igual a todas as outras, não é mais que uma condição da troca 

com base na lei do valor” (Pachukanis, 2017, p. 153). Assim, a pessoa do 

proletário é igualada à pessoa do capitalista, “o que encontra sua 

expressão no ‘livre’ contrato de emprego” (Pachukanis, 2017, p. 158). 

Todavia, conforme observa Pachukanis, “é a partir dessa mesma 

“liberdade materializada” que surge para o proletário a possibilidade de 

tranquilamente morrer de fome” (Pachukanis, 2017, p. 158). 

O capitalismo se erige estruturalmente na mentira, pois o 

discurso falacioso de avanço civilizatório e de realização da natureza 

humana mascara a cruenta exploração do capital que suga o sangue e a 

vida da classe trabalhadora. No entanto, tal discurso não exsurge de mera 

ilação ou de mero intuito de mascaramento, mas sim de uma 

materialidade que constitui formas sociais específicas. 

Pachukanis, portanto, é um pensador incontornável para a 

compreensão estrutural da mentira no capitalismo, pois alcança o plano 

das formas sociais, a partir do método marxista. Inclusive, sua 

sofisticada leitura revela a superficialidade e hipocrisia do discurso de 

combate ao crime no modo de produção capitalista, dado que “a relação 

jurídica não pressupõe por sua própria “natureza” um estado de paz, 

assim como o comércio, a princípio, não Pachukanis o assalto à mão 

armada, anda de mãos dadas com ele” (Pachukanis, 2017, p. 139). Do 

mesmo modo, no que tange à ética e à moral no capitalismo, a mentira 

está entranhada no seio das próprias formas sociais capitalistas e em suas 

conformações. Logo, na sociedade capitalista, o imperativo categórico 

kantiano que compreende o ato de dizer a verdade como um dever em si 

mesmo é, na prática, uma falácia e, ao mesmo tempo, a expressão 

filosófica da materialidade burguesa nascente. 

Acerca do imperativo categórico kantiano, importa destacar as 

seguintes considerações de Pachukanis: 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  123 

Os conceitos fundamentais da moral não têm, portanto, nenhum significado 

se os retirarmos da sociedade de produção mercantil e tentarmos aplicá-los a 

qualquer outra estrutura social. O imperativo categórico não é de modo 

nenhum um instituto social, pois o propósito fundamental desse imperativo é 

agir ali onde é impossível qualquer motivação orgânica, natural, 

supraindividual. Ali onde existe um laço emocional estreito entre os 

indivíduos, apagando as fronteiras do “eu” individual, não pode haver lugar 

para o dever moral. Para a compreensão dessa categoria, é preciso partir não 

dos laços orgânicos, que existem, por exemplo, entre a mãe e os filhos ou 

entre a família e cada um de seus membros, mas do estado de isolamento. (...) 

Todo o páthos do imperativo categórico kantiano resume-se ao fato de que o 

homem faz “livremente”, ou seja, por convicção interior, aquilo que no plano 

do direito ele seria coagido a fazer. Característicos são os próprios exemplos 

de que Kant lança mão para ilustrar seu pensamento. Eles reduzem-se 

inteiramente à manifestação da conveniência burguesa. (Pachukanis, 2017, p. 

156). 

A mentira que estrutura a sociedade capitalista, que mascara a 

desigualdade real entre exploradores e explorados sob o manto da 

igualdade jurídica entre os sujeitos de direito, também se apresenta no 

que tange ao falacioso caráter do Estado compreendido como bem 

comum. Na verdade, a forma política estatal garante a exploração 

capitalista e é inerente a esse modo de produção a impossibilidade de um 

bem comum possível, dado ser uma sociedade estruturalmente cindida 

em classes e interesses antagônicos. 

Pachukanis ressalta o paradoxo da moralidade burguesa que se 

anuncia na filosofia kantiana. Tal como o crime e a forma jurídica andam 

de mãos dadas, de igual modo a imoralidade da prática social e a ética da 

sociedade produtora de mercadorias caminham lado a lado, consoante 

bem elucida o pensador soviético: 

O páthos moral está ligado de modo indissociável à imoralidade da prática 

social e dela se alimenta. As doutrinas éticas pretendem transformar e 

consertar o mundo, enquanto, na verdade, elas são um reflexo deformado de 

apenas um lado do mundo real, justamente aquele lado no qual a relação 

entre as pessoas está subordinada à lei do valor. Não se pode esquecer que a 

pessoa moral é apenas uma das hipóstases do sujeito trinitário; o homem 



Juliana Paula Magalhães 

124                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

como fim em si mesmo é o outro lado do sujeito econômico egoísta. Um ato 

que é a única verdadeira encarnação real do princípio ético encerra em si 

mesmo também a negação desse último. O grande capitalista “de boa-fé”, 

bona fide, arruína o pequeno, sem usurpar nem por um minuto o valor 

absoluto da pessoa deste. (Pachukanis, 2017, p. 158). 

Para que se possa avançar na compreensão do tema da mentira 

do ponto de vista da filosofia marxista, além da incontornável 

contribuição pachukaniana no que tange às formas sociais, faz-se mister 

igualmente recorrer à leitura proposta pelo filósofo francês Louis 

Althusser sobre a ideologia, fruto de uma refinada e peculiar conjugação 

entre marxismo e psicanálise. Para Althusser, mais do que ilusão ou falsa 

consciência, a ideologia opera no inconsciente e constitui as próprias 

subjetividades. 

Althusser tece acurada crítica ao humanismo tanto na esfera da 

filosofia burguesa quanto das leituras que se pretendem marxistas. O 

filósofo francês aponta o caráter ideológico da atribuição de centralidade 

ao conceito de homem, constituindo-se em uma espécie de “fetichismo 

do homem”, de maneira que “o par pessoa/coisa está na base de toda 

ideologia burguesa” (Althusser, 1978, p. 29). Assim, Althusser retoma a 

problemática já apontada por Marx, em sua obra de maturidade: “as 

máscaras econômicas das pessoas não passam de personificações das 

relações econômicas, como suporte [Träger] das quais elas se defrontam 

umas com as outras” (Marx, 2013, p. 160). 

O humanismo e as noções a ele atreladas, tais como sujeito e 

alienação, são tomados, a partir da leitura althusseriana, como obstáculos 

epistemológicos, dado que a ciência marxista não parte do homem, mas 

da materialidade das relações sociais, compreendida através de 

categorias específicas. Além disso, é revelada a imbricação estrutural 

entre humanismo e ideologia jurídica, demonstrando que ambos 

encontram-se entranhados no seio da filosofia burguesa, na qual o 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  125 

sujeito, por excelência, é o sujeito de direito (Magalhães, 2018, p. 139). 

Pode-se dizer, então, que há um caráter de mistificação estrutural da 

ideologia jurídica, no capitalismo, consoante bem observa Nicole-Edith 

Thévenin: 

Essa função mistificadora da ideologia jurídica é necessária para a 

reprodução do modo de produção capitalista: ela mantém os indivíduos em 

uma representação isolada, escamoteando o processo conjunto do capital. 

Reportando-se ao sujeito, ela escamoteia a classe; falando de propriedade, 

liberdade, igualdade, ela escamoteia a exploração da desigualdade. 

(Thévenin, 2010, p. 68). 

O sujeito de direito, portanto, possui uma base material da qual 

exsurge enquanto forma social e ideologia. O direito e a ideologia 

jurídica, de cunho eminentemente humanista, permitem a reprodução das 

relações capitalistas e, ao mesmo tempo, mascaram seu caráter 

estruturalmente exploratório (Magalhães, 2018, p. 183). 

O tema da ideologia é um dos mais caros ao marxismo e já 

aparece na obra A ideologia alemã de Marx e Engels. Contudo, o 

tratamento científico a essa temática necessitou dos avanços 

empreendidos pela psicanálise, mormente pelas obras de Freud e Lacan, 

as quais permitiram com que Althusser lograsse atingir um patamar 

inovador na compreensão do problema da ideologia. Com Althusser, a 

ideologia deixa de ser compreendida meramente como uma opção ou ato 

de vontade do sujeito consciente, mas passa a ser dissecada como 

produto de práticas materiais efetivas reiteradas, constituindo a 

subjetividade no nível do inconsciente, por um processo no qual “o 

indivíduo é interpelado como a encarnação das determinações do valor 

de troca” (Edelman, 1976, p. 137). 

Destarte, há um caráter estrutural da mentira, no capitalismo, que 

se apresenta no processo de interpelação e constituição das 

subjetividades, dado que a exploração jaz oculta pelo arcabouço 



Juliana Paula Magalhães 

126                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

ideológico jurídico. No entanto, para além disso, Althusser também 

avança em um tema fundamental para a compreensão da produção e 

reprodução das mentiras no capitalismo, ao desvendar o mecanismo de 

funcionamento do que ele denomina de aparelhos ideológicos de Estado. 

Para Althusser, os aparelhos ideológicos de Estado operam 

primordialmente pela ideologia e espraiam-se por diversos campos, 

como o religioso, familiar, cultural, de informação, sindical, dentre 

outros, e, no coração deles, o jurídico. Assim, a ideologia burguesa, em 

consonância com os interesses da reprodução capitalista, é reforçada por 

tais aparelhos. Além disso, tais aparelhos constituídos no seio das formas 

sociais capitalistas e atravessados pela luta de classes, podem, por 

exemplo, atuar de maneira ativa em diversas questões que perpassam o 

tecido social, disseminando padrões religiosos e culturais de caráter 

reacionário, misógino, racista ou ainda espalhando as chamadas fake 

news. 

Nos grandes canais de comunicação jornalística, observa-se que 

a difusão de notícias obedece a determinados padrões, os quais, em 

regra, jamais ultrapassam limites que possam ensejar possível afronta aos 

interesses do grande capital. Assim, por exemplo, quando se quer 

pressionar determinado governo à adoção de medidas de caráter 

neoliberal, busca-se influenciar diretamente a opinião pública mediante 

dados obtidos por meio de instituições e profissionais integrados aos 

interesses burgueses. 

Os regimes ditatoriais ou fascistas historicamente compreendem 

a importância do controle dos aparelhos ideológicos de Estado, 

cerceando o acesso à informação, por exemplo. No entanto, não se pode 

negar o caráter eminentemente ideológico da democracia burguesa, dado 

que as possibilidades de deliberação da classe trabalhadora são 

estruturalmente constritas pelas formas sociais capitalistas e suas 

conformações.  



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  127 

Direito e Estado além de seus aspectos repressivos, também 

operam fortemente no campo ideológico, sendo que as demandas da 

classe trabalhadora, em regra, devem ater-se aos limites do arcabouço 

normativo engendrado pela conformação entre forma jurídica e forma 

política estatal (Mascaro, 2013), de maneira que os pilares da sociedade 

burguesa permaneçam intactos. 

Portanto, mediante uma conjugação das contribuições teóricas de 

Althusser e Pachukanis, na esteira de Marx, revela-se o caráter fundante 

da mentira no capitalismo, bem como suas distintas modulações, cujas 

determinações, em última instância, são econômicas. O capitalismo 

detém a peculiaridade de que, apenas nesse modo de produção, a mentira 

se apresenta como mercadoria.  

 

Conclusão 

Da análise do arcabouço teórico-filosófico de alguns dos 

expoentes dos três caminhos da filosofia contemporânea, resta 

evidenciado que apenas o horizonte marxista logra alcançar as bases 

materiais a partir das quais a mentira se erige, destrinchando sua 

especificidade histórica no modo de produção capitalista. 

Remontando à polêmica da filosofia moderna entre Kant e 

Constant sobre a mentira, o horizonte liberal contemporâneo, como, por 

exemplo, o habermasiano, procura resolvê-la na esfera da comunicação. 

O pensamento não liberal, como aquele presente em Villey, avança em 

uma compreensão de caráter situacional. Porém, somente o marxismo 

logra destrinchar que, na materialidade capitalista, a mentira possui um 

caráter estrutural e mercantil, calcado nas formas sociais capitalistas e 

constituindo seu arcabouço ideológico.  



Juliana Paula Magalhães 

128                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

O marxismo demonstra que a sociedade capitalista é 

estruturalmente exploratória e sob a máscara da subjetividade jurídica, o 

capital vampiriza a classe trabalhadora. Além disso, a produção 

desenfreada de fake news e as distorções comunicativas capazes de 

destruir vidas não são um acidente de percurso, mas são plenamente 

compatíveis com a ideologia burguesa e os aparelhos ideológicos de 

Estado. 

Destarte, somente o marxismo revela que não há limites éticos 

ou morais ao capital, dado que a moral e a ética de nosso tempo são 

formas do capital. 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

ALTHUSSER, Louis. A querela do humanismo (1967). Tradução de 

Laurent de Saes. Crítica Marxista, n. 9. São Paulo: Xamã, 1999. 

ALTHUSSER, Louis. Por Marx. Tradução de LOUREIRO, Maria 

Leonor F. R. Campinas: UNICAMP, 2015. 

ALTHUSSER, Louis. Resposta a John Lewis. Tradução de Carlos 

Nelson Coutinho. In: Posições 1. Rio de Janeiro: Graal, 1978. 

EDELMAN, Bernard. O Direito Captado pela Fotografia: 

Elementos para uma teoria marxista do direito. Tradução de Soveral 

Martins e Pires de Carvalho. Coimbra: Centelha, 1976. 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  129 

FACCHIN, Kleber Henrique. Da razão comunicativa à emoção 

compartilhada: novas mídias, fragmentação da esfera pública e 

crise da democracia. 2025. Dissertação (Mestrado em Filosofia e 

Teoria Geral do Direito) - Faculdade de Direito, Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2025. doi:10.11606/D.2.2025.tde-15072025-

140931. Acesso em: 2025-11-13. 

GARAUDY, Roger. A propos des “Manuscrits de 1844” de Marx. 

Cahiers du Communisme, mars, 1963. 

HABERMAS, Jürgen. Teoria da ação comunicativa. Volume 1. 

Tradução de Luiz Repa: São Paulo, Unesp Digital, 2022. 

KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Tradução de 

Artur Morão. Lisboa, Edições 70, 2008. 

MAGALHÃES, Juliana Paula. Crítica à subjetividade jurídica: 

reflexões a partir de Michel Villey. São Paulo: Contracorrente, 2022. 

MAGALHÃES, Juliana Paula. Marxismo, humanismo e direito: 

Althusser e Garaudy. São Paulo: Ideias & Letras, 2018. 

MAMAN, Jeanette Antonios. Fenomenologia existencial do direito: 

crítica do pensamento jurídico brasileiro. 2ª ed. São Paulo: Quartier 

Latin, 2003. 

MARX, Karl. O Capital. Tradução de Rubens Enderle. São Paulo: 

Boitempo, 2013. 

MASCARO, Alysson Leandro. Estado e forma política. São Paulo: 

Boitempo, 2013. 



Juliana Paula Magalhães 

130                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025. 

MASCARO, Alysson Leandro. Filosofia do direito. 11ª ed. São 

Paulo: Atlas, 2024. 

MASCARO, Alysson Leandro. “Apresentação”. Revista Margem 

Esquerda, nº 30. São Paulo: Boitempo, 2018. 

MORAES, Renato Almeida de. Ética procedimental e racionalidade 

da ação: uma leitura crítica da teoria política de Jürgen Habermas. 

Tese (Doutorado em Ciência Política) - Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 

2010. doi:10.11606/T.8.2010.tde-03052010-100145. Acesso em: 

2025-11-13. 

PACHUKANIS, Evguiéni B. Teoria geral do direito e marxismo. 

Tradução de Paula Vaz de Almeida. São Paulo: Boitempo, 2017. 

PUGLIESI, Márcio. Por uma teoria do direito: aspectos 

microssistêmicos. São Paulo, RCS, 2005.  

RIALS, Stéphane. Villey et les idoles. Paris: PUF, 2000. 

SEGATTO, Antonio Ianni. Racionalidade do entendimento: um 

estudo sobre a pragmática kantiana de Jürgen Habermas. 2006. 

Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Faculdade de Filosofia, Letras 

e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2006. 

doi:10.11606/D.8.2006.tde-07012008-094725. Acesso em: 2025-11-

13. 

THÉVENIN, Nicole-Edith. Ideologia jurídica e ideologia burguesa 

(ideologias e práticas artísticas). Tradução de Márcio Bilharinho 

Naves. In: NAVES, Márcio Bilharinho (Org.). Presença de 

Althusser. Campinas: Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 

2010, p. 68. 



A mentira na filosofia: três caminhos da filosofia contemporânea 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 107-131, 2025.  131 

VILLEY, Michel. A formação do pensamento jurídico moderno. 

Tradução de Claudia Berliner. São Paulo: Martins Fontes, 2009. 

VILLEY, Michel. Filosofia do Direito: definições e fins do direito: 

os meios do direito. Tradução de Márcia Valéria Martinez de Aguiar. 

São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

VILLEY, Michel. O direito e os direitos humanos. Tradução de 

Maria Ermantina de Almeida Prado Galvão. 2ª ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 2016. 

VILLEY, Michel. “Phénomenólogie et existencialo-marxisme à la 

Faculté de droit de Paris”. Archives de Philosophie du Droit, nº 10 – 

Philosophes d’aujourd’hui en présence du droit. Paris: Sirey, 1965. 


