
Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  7 

Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 
ON LYING: SOCIABILITY, PHILOSOPHY AND CRITIQUE 

Alysson Leandro Mascaro  

 

 

RESUMO 

As reflexões filosóficas sobre a mentira são parelhas de disputas e contradições sociais 

em torno da verdade e da racionalidade. A mentira toma formas históricas e, no 

capitalismo, sua produção se faz inclusive por aparelhos ideológicos. Lidar com os 

efeitos danosos da mentira demanda perspectivas filosóficas críticas e ações 

transformadoras na Ideologia. 

PALAVRAS-CHAVE: Mentira; Filosofia; Capitalismo; Má-fé; Crítica 

 

 
ABSTRACT 

Philosophical reflections on lying are parallel to social disputes and contradictions 

surrounding truth and rationality. Lying takes historical forms and, in capitalism, its 

production is even carried out by ideological apparatuses. Dealing with the harmful 

effects of lying demands critical philosophical perspectives and transformative actions 

within Ideology. 

KEYWORDS: Lying; Philosophy; Capitalism; Bad faith; Criticism 

 

 

 

 
 Professor da USP e da UNISA, São Paulo, São Paulo, Brasil; alysson@mascaro.adv.br; 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/8113086244535620; Orcid: https://orcid.org/0000-0003-

3641-3053. 



Alysson Leandro Mascaro 

8                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

Introdução 

A história da filosofia e da luta política em torno da verdade 

clama pela referência de um contraste patente: erigir a mentira como sua 

contrafação indesejável, identificada, demarcada e nomeada como tal. 

Ainda que tal pretensão não necessite ser afastada completamente, a 

mentira se liga a estruturas materiais arraigadas e alheias a delimitações 

nítidas entre bem e mal: ideologia, interesse, inconsciente. As sociedades 

da contradição, como as escravistas, as feudais e as capitalistas, são 

também da contradição da razão, da verdade e do bem. A mentira não é 

uma escória da subjetividade ou da sociabilidade: é seu material 

constituinte. 

A constatação da mentira como elemento próprio e não apenas 

como distorção da sociabilidade joga ainda mais drama nos clamores, 

aspirações e necessidades dos sujeitos, das sociedades e da história. A 

capacidade destrutiva da mentira é grande e, mesmo assim, não há guia 

de verdade a se impor de modo sobranceiro e redentor nem garantia de 

restituição do curso da vida e do tecido social por ela afetado. A mentira 

é um problema entranhado tanto nas formas sociais quanto nas 

subjetivações delas advindas. E poder-se-á dizer, agravando a dificuldade 

de seu manejo, é também, em alguma dose, advinda da própria esfera de 

forja do sujeito em civilização, numa espécie de condição antropológica 

de concorrências e buscas de prevalências que atravessa muitas 

formações sociais na história. O palco do drama da mentira é amplo. 

No entanto, não se trata de inscrever a mentira numa pretensa 

natureza humana que imobilize seu manejo e a luta contra sua ocorrência 

e efeitos. Acima de tudo, a mentira é um constructo de formas sociais, 

históricas, dependentes de modos de produção e da forja de suas 

subjetividades correspondentes, implicando ideologia, modos de 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  9 

racionalidade, valores, afetos, dores, esperanças e necessidades. É por tal 

condição social e histórica que se pode dizer que, em sociedades feudais 

medievais e mesmo modernas, a verdade é divina e a mentira o que lhe é 

alheio. O mesmo quanto à contemporaneidade, capitalista: razão é 

mercadoria, e se alguém opuser as boas virtudes como superiores à 

acumulação, acusando a esta de mentirosa quanto aos reclames humanos 

e apontando aquelas como a plena verdade por detrás de um pretenso véu 

propagandístico, esse procedimento é falho. O capitalismo é 

efetivamente o reino da acumulação, da lucratividade e do domínio do 

ter. O que passa por verdade superior em face de uma realidade de horror 

é mentira para essa realidade. Um manual de autoajuda, ensinando 

alguém a fazer amigos, negócios e influenciar pessoas, é uma mentira 

aderente a uma realidade. Um livro de filosofia demonstrando as 

contradições da razão capitalista é uma verdade inoperável à reprodução 

social existente, pouco enlaçável aos sujeitos a essa sociabilidade 

submetidos.  

Reconhecer a mentira como entranhada no sistema de 

exploração, dominação e opressão e articulada como plexo decisivo da 

constituição dos sujeitos leva a compreender um manejo crítico de seus 

termos como operação ainda mais difícil, o que não implica uma 

impotência de ação social em face de seu problema. Pelo contrário, abre-

se aqui, enfim, a possibilidade de deslocamento da mentira do problema 

do indivíduo ou da moral para o problema da produção social da 

ideologia e das verdades, saberes, afecções e crenças. O saber comum do 

século XX transcorreu afirmado na concepção de uma terra redonda 

dando volta ao sol. A corrida espacial, os cosmonautas que puderam ver 

o planeta azul e a chegada à lua reforçaram tal verdade. No século XXI, 

marginalmente instituiu-se a crença na terra plana. Não se trata apenas de 

burrice ou estupidez ou maldade plantadas em mentira: aparelhos 

ideológicos, controlados pelo capital e pelos interesses políticos de 



Alysson Leandro Mascaro 

10                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

direita, impuseram circuitos de comunicação que propagaram tal 

compreensão. O mesmo com o tema das vacinas e das ciências de modo 

geral, o mesmo com a associação do cristianismo e das religiões à 

violência, à prosperidade e ao domínio político. Antes de especular se 

seres humanos estão menos ou mais imbecilizados, trata-se de captar 

quais os aparelhos produtores de saberes compulsórios aos sujeitos na 

qualidade de veracidade e falsidade. Enquanto o capital os dominar, 

verdade e mentira são contas estratégicas para o lucro. Qualquer coisa 

poderá ser verdade ou mentira, desde que o interesse assim a molde. 

 

1. Produções históricas da mentira 

Sociedades antigas e tradicionais estabilizaram específicas 

produções da verdade e específicos mecanismos de demarcação de 

mentiras. Via de regra, em tais sociabilidades, saberes costumeiros 

imiscuem-se a aparatos, aparelhos e instituições de domínio como 

aqueles dos senhorios advindos da força ou da tradição e os das religiões. 

Massivamente, verdade é o conforme ao interesse dos senhores e ao 

modo ideológico de compreensão de mundo religioso. Tais aparelhagens 

de domínio tanto constituem os sujeitos em seus padrões ideológicos 

quanto, ainda, criam os mecanismos de controle do que se lhes apresenta 

como mentira e indesejável. Confissões, inquisições, excomunhões e 

penas variadas são instrumentos de manejo daquilo que tenha sido 

construído socialmente como ausente de verdade.  

Pela história de milênios, o conjunto de produções da mentira se 

perfez nas relações quotidianas, e isso mediante práticas e ferramentas 

mais basilares – distorções deliberadas, fofocas, segredos, má-fé. Esse 

conjunto é tanto aderente aos aparelhos gerais de produção e controle da 

verdade quanto, ainda, relativamente contraditório em face deles. A 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  11 

produção e a transmissão de mentiras comezinhas se fazem num 

contexto ideológico produzido pelos poderes senhoriais e religiosos. Daí, 

a mentira é algo somente possível a partir de balizas de verdade já dadas. 

Mas, ao mesmo tempo, também se podem produzir e circular mentiras a 

contrapelo das verdades oficialmente postas e instaladas. O arco das 

possibilidades da mentira vai desde a mais cruel perseguição com base 

em estruturas ideológicas até à tentativa mais desesperada de escapar de 

seus ditames. 

A própria natureza dos dispositivos tradicionais e antigos de 

mentira faz com que seus aparelhos ideológicos e repressivos 

correspondentes sejam moldados às suas peculiaridades. Naquilo que se 

estabiliza em relações microfísicas – fofoca, maledicência –, a mentira 

será controlada mediante confissões às instituições religiosas sob pena de 

desgraça no inferno. Naquilo que se estabiliza em objetos de maior 

circulação e impacto – aulas, sermões, livros –, a mentira será controlada 

mediante cerceamentos institucionais mais amplos, a exemplo das 

inquisições e do controle da publicação de obras. Pecado, fogueira e 

Índex são alguns dos meios tradicionais e antigos de controle das 

reputadas mentiras primárias e microfísicas. (Mascaro, 2025, cap 1) 

 

2. Produções da mentira nas sociabilidades capitalistas 

Nas sociedades capitalistas, a mentira se requalifica em razão de 

duas ordens de mudanças: tanto aquelas nas relações de produção e das 

formas sociais quanto aquelas nos meios de produção. Modos de 

sociabilidade e tecnologias perfazem, em conjunto e sob a primazia dos 

primeiros, uma nova configuração do problema da mentira nas 

sociedades atuais. 



Alysson Leandro Mascaro 

12                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

O controle imediato de senhores feudais ou de escravizados dá 

lugar, no capitalismo, a relações sociais difusas e demandantes da direta 

declaração de vontade dos agentes da produção a elas submetidos. 

Liberdade e igualdade, seus dísticos idealizados, são na verdade 

circulação econômica e equivalência jurídica entre sujeitos desiguais 

para a exploração de um pelo outro. O assujeitado se converte em sujeito 

de direito. É pela esfera do indivíduo, então, que se assentará o imediato 

do controle da verdade e da mentira: declaração, assinatura, promessa, 

contrato. A individualidade é erigida como átomo da sociabilidade e por 

ela passa a pactuação da verdade e a declaração de boa-fé que afaste a 

mentira. No central, a verdade passa a ser uma formalização 

intersubjetiva. (Mascaro, 2024) 

Ocorre que a pulverização das forjas da verdade leva o rechaço à 

mentira a ser institucionalizado sob novas formas. A individualização 

dos contratos mediante autonomia da vontade faz com que a quebra 

contratual seja controlada por uma força terceira à dos próprios agentes 

econômicos. O Estado se erige como forma social e inextrincável do 

capitalismo: um ente distinto de capitalistas e trabalhadores assalariados 

que, no entanto, não lhes é neutro. Trata-se de um meio de 

institucionalização e monopolização do poder político constituído a 

benefício da acumulação, da propriedade privada e da manutenção das 

condições da produção e da circulação sob as formas do capital. O 

Estado não é um burguês nem uma cópia exatamente duplicada da 

burguesia; é, no entanto, inexoravelmente capitalista. (Mascaro, 2013) 

Será então em torno do Estado, mediante normas jurídicas e a 

forma do direito, que se assentará o controle da verdade e da mentira no 

capitalismo. Instituições são criadas para tanto, apartadas imediatamente 

de burgueses e trabalhadores, mas sempre aderentes à materialidade da 

reprodução social capitalista. Se as antigas e tradicionais produções da 

mentira se mantêm, agora elas são também requalificadas: a mentira 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  13 

oficializada pelo Estado e pelo direito terá peso de veracidade. O 

capitalismo não afasta os plexos de produção e controle de verdade e 

mentira emanados de contextos religiosos e senhoriais diretos: a eles 

soma – e faz tomar prevalência – a produção e o controle estatais e 

jurídicos. 

O fundamental da produção e do controle da veracidade se dá 

mediante as relações de produção. Mas, no capitalismo, dá-se ainda a 

articulação da verdade e da mentira com forças produtivas específicas. 

Novas técnicas e tecnologias se apresentam: jornais, rádios, televisões, 

internet, algoritmos – o que constitui o conjunto dos aparelhos 

ideológicos de comunicação de massa –, escolas, universidades, mercado 

editorial, ciências. Esse conjunto massifica a produção e a circulação de 

saberes que constituem esferas de acepção de verdade e mentira. Tal 

conjunto, diretamente aderente à materialidade da reprodução econômica 

e social, forja o arcabouço ideológico da sociedade capitalista. 

As forças produtivas da mentira ganham peso decisivo como 

ferramentais da reprodução social capitalista. Perseguições e destruições 

até então engendradas por mecanismos primitivos – como a fofoca –, no 

capitalismo passam a encontrar tecnologias que permitem uma 

industrialização de seus impactos. Se as relações de produção mudam as 

formas de subjetivação, as forças produtivas – tecnologia – moldam 

inclinações e disposições dessas subjetividades. A mentira tem então, no 

capitalismo, a possibilidade de se tornar massiva e industrial. 

 

3. Mentira, ideologia e instituições 

No fundamental, verdade e mentira se assentam sobre o corpo 

relativamente estabilizado da ideologia. Esta, por se apresentar como se 

fora imutável dentro de um tempo histórico, sem que se compreenda sua 



Alysson Leandro Mascaro 

14                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

natureza histórica, pode ser considerada, nos dizeres de Louis Althusser, 

Ideologia, tomada aqui, pelos sujeitos constituídos por uma 

temporalidade, como eterna e incontornável. (Althusser, 1985) Sua 

inscrição está no inconsciente. Esse arcabouço de compreensão de 

mundo, valores e afecções – individualidade como medida de si e do 

mundo, propriedade privada, direitos, liberdade, obrigação contratual, 

dominância mercantil na vida –, advém de práticas materiais, calcadas na 

sociabilidade capitalista, e também organiza os sentidos e os conteúdos 

do que se tem por verdade e mentira. 

Tanto quanto a existência de uma divindade – única e onipotente 

– era tida por verdade em tempos medievos europeus cristãos, e a 

discordância a isso mentira ou blasfêmia, também uma racionalidade 

empresarial preside a verdade no capitalismo. Relações e práticas sociais 

concretas forjam horizontes ideológicos incontornáveis de um modo de 

produção. Por se tratar de um conjunto calcado em materialidades 

relacionais, a ideologia se impõe como forma de coerção: a divergência 

em face de sua racionalidade e de suas afecções é a impossibilidade de 

laço com o fundamental da sociabilidade dada. (Žižek, 2007; Gillot, 

2018; Sampedro, 2023) 

Ao mesmo tempo, tal conjunto de práticas sociais, difusas, não é 

tão variável a ponto de impossibilitar sua própria reprodução. A 

ideologia se institucionaliza mediante aparelhos ideológicos, 

organizadores tanto de dimensões basais como a língua, sua 

oficialização, ensino e manejo, as formas de sustento material e arranjo 

intersubjetivo imediato, como a família, além do controle de plexos 

como os das informações e noticiários, por aparelhos comunicacionais, 

os do saber oficializado e prestigiado, por escolas, universidades, 

instituições acadêmicas, da afecção valorativa, por religiões, e mesmo 

estética, por aparelhos produtores e controladores da acepção do belo e 

agradável, como museus e propagandas comerciais. Se por arranque de 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  15 

deliberação de vontade um sujeito se põe de modo crítico a alguns desses 

termos, outros aparelhos ideológicos lhe impõem uma disciplina de saber 

e afecção que o prendem aos termos gerais do sistema. 

Sendo constituída por sujeitos múltiplos em suas práticas 

materiais, a ideologia, mediante aparelhos ideológicos, tende à 

convergência, a coesão e a coerção. Trata-se da forma da constituição do 

saber, não do eventual mérito de seu conteúdo. Verdade e mentira são 

produções sociais, arraigadas em aparelhos materialmente impositivos. 

Assim, Eginardo Pires: “Uma ideologia conservadora impera não apenas 

pela força de seus argumentos, mas também pelos recursos materiais de 

que dispõem as forças a quem ela serve, quando se trata de excluir ou 

limitar a presença dos que sustentam teses opostas, nos lugares onde se 

realiza a atividade social de produção e difusão de conhecimentos”. 

(Pires, 1979, p. 16) 

Inseridos em tal enredamento no qual são tanto submetidos 

quanto partícipes ativos, os sujeitos controlam suas relações 

intersubjetivas mediantes parâmetros ideológicos que lhe dão base, mas, 

também, por meio de instituições e institutos terceiros que aferem as 

dimensões de veracidade de tais relações. Aqui despontam, além dos 

aparelhos ideológicos, também os aparelhos repressivos, via de regra 

controlados pelo Estado. Cartórios atestam a verdade da declaração de 

vontade de contratantes, a propriedade privada e chancelas como a do 

nascimento, maternidade e paternidade e morte. Judicialmente, disputas 

e contendas em torno da verdade e das manifestações de mentira como a 

calúnia se convertem em decisões acerca de uma veracidade a partir do 

poder judiciário estatal. No capitalismo, controla-se a verdade mediante 

aparelhos do Estado e do direito. No limite, a verdade se torna 

declaração do poder. 

O saber da verdade e da mentira, então, procedimentaliza-se e se 

controla por meio de esferas de chancela externas aos sujeitos, aos fatos, 



Alysson Leandro Mascaro 

16                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

às circunstâncias e aos termos imediatamente envolvidos nas eventuais 

divergências intersubjetivas. De um lado, sustenta-se o que se tem por 

verdade e por mentira pelas práticas que constituem a ideologia e pelos 

aparelhos ideológicos que a conformam em dinâmicas controláveis; de 

outro lado, o que escapa de tal conformidade é dirimido pela forma 

política estatal e pela forma jurídica. 

 

4. Mentira e má-fé 

O caso mais nodal da manifestação da mentira é aquele que 

envolve a deliberada disposição de empreendê-la: a má-fé. Aqui, com 

virulência, residem seus impactos extremos e decisivos. A intenção em 

afirmar a mentira escapa das métricas de aproximação a possibilidades 

de confusão com a verdade, como é o caso da Ideologia e da produção 

mediante aparelhos ideológicos. Ainda que se possam sobrepor camadas 

de inclinação voluntária com outras advindas de compreensões e valores 

sociais, na má-fé há um núcleo decisivo de mera disposição da 

subjetividade. Em tal situação, interesse, capricho e pulsão de destruição 

organizam o dínamo da mentira. 

Duas chaves se abrem para a motivação da má-fé: uma delas 

eminentemente intersubjetiva, outra advinda do recôndito do sujeito. No 

campo da relação do sujeito com os demais, o interesse desponta como 

motor da mentira. Em sociedades de exploração, dominação e opressão, 

como a capitalista, a má-fé é instrumento valioso para a prevalência. No 

outro campo, do recôndito da subjetividade, capricho e pulsão de 

destruição são seus elementos motores. Ancoram-se aqui a determinação 

pelo inconsciente e as formas de organização psíquica. 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  17 

A psicanálise compreende a mentira como um dos elementos 

decisivos da constituição da própria subjetividade.1 O falseamento 

impera materialmente sobre o declarado. O oculto tem prevalência sobre 

o sabido e controlado. O inconsciente determina o consciente, e não o 

contrário. A má-fé, arrojo deliberado, advém não só de um capricho 

voluntário e optativo, mas de forças subjetivas que têm na mentira uma 

forma de manifestação e, mesmo, uma solução irresistível de economia 

psíquica. Lançar-se à má-fé é obter gozo com o perfazimento de tal 

dispositivo. Não se trata de um erro ou de uma má inclinação que uma 

boa consciência pudesse aplainar ou conter, mas de um dínamo de 

prazer, tendo por correlato a destruição ou o sofrimento de outrem. 

O inconsciente, amoral, é produtor estrutural e constante de 

desejo. Tal esfera é a constituinte decisiva da má-fé. Aquilo que não se 

pode recalcar ou reprimir emerge como pulsão incontornável. O 

consciente não é uma desdobra racional do inconsciente, bem como 

práticas não são derivas lineares do querer. No sujeito, há hiância, vazio 

e falta que se manifestam de múltiplos modos; nenhum deles é uma 

desdobra exata do desejo em estratégias plenamente racionais. (Lacan, 

2008) A má-fé se apresenta como disposição tendente à satisfação de 

gozos que, socialmente e até pelas instâncias repressoras do próprio 

sujeito, como o superou, via de regra seriam ocultas, rechaçadas ou 

bloqueadas. Um manejo da subjetividade em face de sua má-fé, então, 

não se faz mediante moralizações, letramentos ou responsabilizações que 

operem em conclames à consciência. Não são apenas as armações da 

vontade que perfazem a má-fé: ela se inscreve em instâncias do 

inconsciente, cujo tratamento envolve uma elaboração outra da própria 

 
1 Fornece importante síntese a esse respeito a conhecida proposição de Jacques 

Lacan de que a verdade tem estrutura de ficção. Cf. Lacan, Jacques. O 

Seminário, livro 4: A relação de objeto. Rio de Janeiro, Zahar, 1995. Elia, 

Luciano. A ciência da psicanálise. São Paulo, Edições 70, 2023.  



Alysson Leandro Mascaro 

18                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

subjetividade, seus horizontes e propósitos. O manejo da má-fé é o difícil 

manejo do desejo e das repressões. 

A má-fé lança, à mentira, sua angulação mais devastadora. A 

intencionalidade de mentir não é a confusão, a distorção ou a diferença 

intersubjetiva de perspectivas. Tampouco é apenas o desdobrar 

tendencial da Ideologia. Todos esses fatores podem também ser 

coadjuvantes, mas a má-fé é uma disposição em vista de gozo, cujas 

raízes se inscrevem no inconsciente. A aberta e deliberada mentira 

granjeia o poder de causar estragos irreversíveis aos sujeitos e 

sociabilidades que lhe sejam vítimas. A vida conhece, nos casos em que é 

atravessada pelas consequências da mentira caprichosa, condensações de 

dores insuportáveis e muitas vezes irreversíveis. 

 

5. Filosofia e mentira 

O quadro de gravidade, reiteração e condição estrutural da 

mentira impõe à filosofia interpelações necessárias que resvalam em 

distintas visões e leituras a respeito do fenômeno. Em torno da mentira e 

seu tratamento, as leituras filosóficas são múltiplas, mas conheceram, 

historicamente, coesões e decantações ideológicas correspondentes aos 

modos de produção e às sociabilidades neles dadas. No quadro da 

antiguidade greco-romana a ocupação a respeito do ser, sua natureza e 

sua veracidade eram as tônicas para a denegação da mentira. Nas 

filosofias medievais europeias, dá-se um deslocamento em face dos 

problemas filosóficos antigos quanto à verdade e à mentira: tal questão 

se defronta com as referências da teologia. Verdade e mentira dizem mais 

à conformação a dogmas e postulações metafísicas que a controles de 

inferência ou conformidade à natureza das coisas.  



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  19 

As filosofias da modernidade também operam outros 

deslocamentos, suplantando a dicotomia physis/teologia no tema da 

mentira. Entra em cena a busca de uma racionalidade manejável e 

controlável pelos indivíduos. A pretensão de controle da verdade pelo 

conhecimento se levanta como dístico fundamental. Racionalismos, 

empirismos e, em sequência, variados idealismos consolidam o quadro 

de filosofias almejantes a uma racionalidade ao mesmo tempo 

controladora e controlável. Immanuel Kant, negando um suposto direito 

de mentir com base em sua proposição do imperativo categórico, é o 

exemplar máximo de um normativismo ético burguês. “Ser verídico 

(honesto) em todas as declarações é, portanto, um mandamento sagrado 

da razão que ordena incondicionalmente e não admite limitação por 

quaisquer consequências”. (Kant, 1992, p. 176) 

Ainda que a proposta moral kantiana contra a mentira tenha sido 

objeto de polêmica no próprio campo filosófico burguês – éticas ainda de 

prudência, mesmo que liberais, como a de Benjamin Constant, 

contestaram-na abertamente –, seu normativismo de pretensões racionais 

universais, inflexível, é um modelo para a racionalidade burguesa e para 

a abominação, por parte dela, da mentira na declaração pessoal, no 

vínculo contratual e nos negócios e relações em geral. No tempo em que 

o capitalismo assenta seus alicerces, rompendo tanto com a filosofia 

política antiga quanto com as coerções teológicas feudais, a demanda 

filosófica passa a ser por um saber com vistas ao domínio da natureza e 

das relações intersubjetivas, transplantando o modelo de leis naturais 

para normas éticas, jurídicas e econômicas. Mercadoria, contrato e 

propriedade geram o eixo pelo qual a verdade se assentará, sendo a 

mentira uma escória indesejável desta. 

Na contemporaneidade, as possibilidades de leitura filosófica 

acerca da mentira se abrem a perspectivas concretas e radicais. Visões 

filosóficas distintas se apresentam, concomitantemente, como 



Alysson Leandro Mascaro 

20                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

possibilidades de compreensão da razão e da sociedade. Seus 

pressupostos, referências, desenvolvimentos e implicações são 

plenamente divergentes e contrastantes entre si. Numa proposição de que 

a filosofia contemporânea pode ser compreendida a partir de três grandes 

caminhos (Mascaro, 2024, caps. 12 a 15), aplico aqui suas distintas 

balizas ao problema da mentira, resultando, daí, também distintas 

localizações, recortes e consequências sobre o tema. De um lado, 

mantém-se o padrão moderno, desdobrado em conhecimentos analíticos 

cuja técnica é de utilidade à própria reprodução social capitalista. 

Denomino a essa perspectiva filosófica de tecnicista, liberal ou 

juspositivista (Lecourt, 2018). Em distinção a ela, uma série de outras 

filosofias toma a mentira e a verdade em nuances, não tão contrastadas 

nem facilmente aferíveis em termos exatos. Levando-se em conta um 

saber construído historicamente, em perspectiva existencial, muitas 

vezes em confrontos e oposições entre si, consolidam-se leituras 

filosóficas de cariz não-tecnicista, não-liberal, não-juspositivista. Do 

arco que vai de Nietzsche a Heidegger, alcançando ainda proeminência 

com pensadores como Gadamer, a mentira não é uma mera escória ou 

negativo da verdade. A própria possibilidade da verdade está em causa. 

(Gadamer, 2014) 

Já em outro caminho filosófico, o problema da mentira alcança 

elaborações mais radicais. No horizonte da crítica, a partir do marxismo, 

a mentira e a verdade são pensadas no quadro de sua produção social. A 

constituição da subjetividade, sua determinação material, a racionalidade 

mercantil, a historicidade da ideologia e, ao mesmo tempo, sua 

opacidade e a-historicidade aos que por elas são atravessados e a forjam, 

além dos aparelhos ideológicos, tal conjunto permite compreender a 

verdade e a mentira como fenômenos tanto material e historicamente 

engendrados quanto, ainda, estruturalmente ligados aos modos de 

produção e às formas da sociabilidade. O processo de veracidade, então, 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  21 

passa pelos quadrantes da apreensão da totalidade estruturada, tendo em 

vista a cientificidade dos termos de sua constituição, produção e 

reprodução. 

Em tal perspectiva filosófica crítica, a mentira também não é 

compreendida como escória de uma verdade almejada, mas como 

material estruturante dos processos de subjetivação e de sociabilidade. 

Neste sentido, as perspectivas filosóficas não-tecnicistas, não-liberais, 

aqui se aproximam. No entanto, em diferença destas, o marxismo não 

repousa a determinação numa intersubjetividade incapaz de processos de 

objetivação ou numa situação existencial no limite indeterminável. 

Verdade e mentira, sociais e históricas, são fenômenos concretos, 

produzidos subjetiva e socialmente e, portanto, passíveis de 

cientificidade, desde que se rompam os termos de uma racionalidade 

técnica e reflexa da própria reprodução capitalista. Verdade e mentira são 

passíveis de apreensão crítica. (Adorno, 1985; Althusser, 2015; 

Althusser, 2023; Mascaro, 2020) 

No quadro de um caminho filosófico crítico, ao marxismo se 

soma a psicanálise. Também se dá aqui o rompimento com uma 

veracidade pretendida universal e objetiva, para a qual a mentira fosse 

seu correspondente negativo. A psicanálise, ocupando-se da constituição 

da subjetividade e de sua natureza social, abre, tal qual o marxismo com 

a determinação pelo modo de produção, um grande continente não-

controlável pela racionalidade imediata, técnica, quantitativa: o 

inconsciente. Tanto quanto o modo de produção e a ideologia, o 

inconsciente se inscreve numa ordem qualitativamente distinta daquela 

de uma veracidade e de uma mentira imediatas. Mas, para a psicanálise, 

o inconsciente não é apenas uma esfera longínqua, nem uma espécie de 

negativo do consciente. É, acima de tudo, o produtor último e inexorável 

da própria subjetividade. O desejo não se molda aos ditames e aos 

reclames da moralidade consciente, mas o contrário. Assim sendo, a 



Alysson Leandro Mascaro 

22                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

veracidade e a mentira não se compram pela moeda de face da pretensão 

de racionalidade e consciência: atravessam-se e se imiscuem no 

complexo basal do inconsciente. 

Três caminhos da filosofia contemporânea são, assim, três 

caminhos distintos do modo de perspectivar o tema da mentira. No 

campo tecnicista, liberal, dá-se uma redução do saber verídico ao 

controle formal do processo de sua obtenção. O que se prova ou afere de 

modo analítico, muitas vezes matemático ou estatístico, é tido por 

verdade; mentira, o que não passa por tais controles. No campo não-

tecnicista, não-liberal, a própria demarcação de verdade e mentira se 

supera, dada a proposição de uma existencialidade em situação na qual 

tais termos pretendem se afirmar. Marxismo e psicanálise, saberes 

concretos via de regra rechaçados pelos padrões analíticos da filosofia, 

tidos por estes como não-científicos, são, contudo, os que permitem tanto 

a apreensão da produção histórico-social da mentira quanto, ainda, a 

própria elaboração de seus termos problemáticos e seu manejo 

radicalmente consequente. 

 

6. Filosofia e manejos da mentira 

Os três caminhos filosóficos da contemporaneidade, defrontados 

com a temática da mentira, possibilitam também a compreensão de três 

grandes eixos de encaminhamento e manejo de tal questão. Tecnicismos 

(liberalismos), não-tecnicismos (não-liberalismos) e crítica, assentando 

postulações distintas acerca da problemática da mentira, revelam 

diferentes modalidades de ações de contenção ou de enfrentamento de 

seus males, seja em âmbitos individuais, intersubjetivos ou políticos. 

Se se toma filosoficamente a mentira em perspectiva tecnicista 

ou liberal, há a pretensão de que se possam firmar critérios patentes de 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  23 

veracidade. O controle da discursividade, da adequação das narrações 

aos fatos e busca por plataformas comuns de linguagem e consenso têm, 

aqui, peso decisivo. A procedimentalização da argumentação e dos 

conflitos a ela subjacentes encaminha a valorização de espaços 

institucionais de controle da mentira. O direito, os tribunais e os aparatos 

estatais – de fóruns a cartórios – assegurariam balizas de sagração formal 

da verdade e da mentira. A contenda em torno da mentira é resolvida 

processualmente, tomando-se tal procedimentalização num nível muito 

estreito e instrumental, como decisão de poder de autoridade 

institucionalizada para dirimir conflitos a seu respeito. 

Pelas perspectivas não-tecnicistas e não-liberais, a mentira se 

apresenta como dado entranhado de uma condição existencial 

situacionada. Nas proposições de Hans-Georg Gadamer, o próprio 

assentamento da verdade e da mentira se faz mediante preconcepções 

devidas diretamente à historicidade e à sociabilidade do sujeito. Uma 

hermenêutica da mentira é, então, uma elaboração não externa, não 

sagrada a partir de instituições ou aparatos burocráticos de veracidade, 

mas um processo de enlaçamento existencial. No limite, uma 

impossibilidade. Pelas vertentes mais extremas e menos caritativas 

dessas filosofias não-tecnicistas e não-liberais, verdade e mentira são 

resultados da vontade de poder. 

Os caminhos filosóficos críticos, a partir do marxismo e da 

psicanálise, revelam extrações e se prestam a proveitos radicais acerca 

do manejo da mentira. Quanto à subjetividade e à intersubjetividade, a 

psicanálise abre ângulos sobre as origens ocultas de veracidades e 

falseamentos. Antes de atentar a uma pretensa objetividade mensurável 

de per si, o manejo da mentira é um processo de implicação dos sujeitos 

nela envolvidos, sejam seus produtores ou alvos. Alcançando camadas 

do inconsciente e revolvendo-as, a psicanálise permite deslindar o 

itinerário histórico de certezas e disposições de má-fé. O deslocamento 



Alysson Leandro Mascaro 

24                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

do especificamente factual ou declarado para o quadro de sua 

manifestação sintomal descomprime uma tensão até então redutora da 

veracidade ao seu objeto imediato. 

A compreensão da estrutura social e da produção das verdades e 

mentiras tem no marxismo seu mais alto potencial de manejo crítico. No 

que tange às condições estruturais de constituição da subjetividade, a 

determinação pelas relações de produção faz com que, sob o capitalismo, 

verdades e mentiras tenham tanto temáticas consolidadas quanto, 

também, formas de aferição validadas. A individualidade, a propriedade 

privada, o contrato, sob domínio da mercadoria, são objetos centrais de 

legitimação da verdade; o que os nega, mentira. Verdades como a 

legitimidade de ter por direito são decisivas na coerção das relações 

sociais capitalistas. Constituem o cerne do conjunto de saberes, 

racionalidades, afecções e aspirações da Ideologia. 

O manejo da Ideologia e de suas verdades e mentiras é o ponto 

nevrálgico da crítica nas sociabilidades capitalistas. Aqui a veracidade se 

desloca, definitivamente, do campo da subjetividade para o da 

materialidade das relações sociais. Em acepções filosóficas liberais ou 

não-liberais, o enfrentamento do complexo ideológico se daria por 

clamores de consciência, moralistas, ou por ímpetos de vontade. A partir 

do marxismo, rompe-se com pretensões conscientizadoras, 

moralizadoras ou crentes no poder do voluntarismo. As práticas da 

produção e suas respectivas relações intersubjetivas geram coerções 

estruturais. Estas constituem os sujeitos, constituidores dessas mesmas 

práticas. A Ideologia só pode se romper com câmbios estruturais nessas 

práticas produtivas e suas relações e coerções. Assim, não se trata 

disputar consciências subjetivas no seio de uma sociabilidade dominante, 

mas de alterar as formas de produção dessa própria sociabilidade. 

Contra os padrões de mentira e verdade, ligados diretamente à 

Ideologia, pouca eficácia têm as tentativas de esclarecimento e 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  25 

letramento ou clamores morais. Abre-se, então, o impasse político do 

enfrentamento da mentira: a denúncia da inverdade de fenômenos como 

meritocracia, eficácia da autoajuda, cura mediante crença religiosa, 

insurgência contra vacinas, criacionismo ou terraplanismo não enlaça 

nem motiva; ao contrário, esclarecimentos a seu respeito levam ao seu 

rechaço pelos que por tais parâmetros pensam, creem ou se movem. Isso 

porque verdade e mentira não são apenas balizas de saber. O complexo 

da Ideologia é também de afecção, valores e sentimentos. Perfilhar-se ao 

lado do criacionismo, do terraplanismo ou da cura mediante fé é alinhar-

se ao divino, ao sagrado, ao agrupamento dos melhores moralmente, das 

pessoas direitas porque de direita, de bem porque de bens, dos salváveis. 

Proposições de verdade material acerca da exploração econômica, do 

mais-valor ou da acumulação, ainda que científicas, não encontram 

engate com a vida quotidiana de quem trabalha para buscar sobreviver, 

sem plenamente o conseguir. 

A Ideologia advém de práticas que, mantidas, sustentam então 

padrões de mentira e verdade e afecções que lhes sejam correspondentes. 

Além disso, a Ideologia se condensa e se consolida mediante aparelhos 

ideológicos. Saberes, apelos e afetos são controlados por instâncias 

múltiplas e sempre aderentes à reprodução do capital: família, escola, 

religião, universidade, meios de comunicação de massa, tecnologias de 

controle da informação, algoritmos. Uma das hipóteses mais concretas 

de enfrentamento da mentira como Ideologia é o do enfrentamento dos 

próprios aparelhos ideológicos. Neste campo, materialidade se defronta 

com materialidade, poder contra poder. 

No limite, a mentira de um tempo histórico só se vence com a 

superação desse próprio tempo histórico. O combate estrutural à mentira 

estrutural é a revolução. 

 



Alysson Leandro Mascaro 

26                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

7. Mentira e sentido 

O enfrentamento crítico à mentira é um chamado a superar as 

formas de sociabilidade que a promovem e as constituições ideológicas 

que a consagram. Mas é, ainda, um reclame para administrar e manejar 

também a imediatitude de aspirações e sofrimentos dos sujeitos que nas 

tramas da mentira sejam envolvidos. Se se infere que somente a 

superação de um tempo histórico é capaz de constituir outra forja de 

subjetividades, compreensões e valores para a produção da verdade e o 

afastamento da mentira, também se infere que a defrontação com o 

impacto imediato da mentira é desesperadora e, mesmo, geradora de 

colapso ao sujeito e à sociabilidade correspondente. Clama-se, então, por 

disposição de sentido imediato contra a mentira. 

Quando as contenções em face da eclosão da mentira, buscando 

a cessação e a reversão dos seus efeitos, não alcançam resultado 

suficiente, o recurso mais sofisticado de sentido em face da tragédia de 

sua manifestação é o apontamento à história, entregando a ela o 

restabelecimento da verdade. O resgate futuro da verdade e a reposição 

posterior dos termos conflagrados são a última esperança para suportar a 

presentificação da mentira. Também aqui tal esperança de resgate ou 

redenção só pode se apresentar como um horizonte factível se forjada 

dialeticamente. 

A expectativa de afirmação da verdade, ainda que tardia ou não-

coetânea à devastação promovida pela mentira, é a espera de que outras 

condições sociais e históricas, com outros agentes, imbuídos de maior 

apreço pela verdade e menor compromisso com os interesses mentirosos, 

levem a uma redenção futura dos que pela mentira tenham sido 

atravessados. Tal grau de esperança é elemento ideológico organizador 

tanto das subjetividades de perseguidos quanto de conclames políticos e 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  27 

teológicos em favor dos injustiçados. Um dos maiores símbolos de 

promessa redentora são as orações finais atribuídas a Jesus nas chamadas 

bem-aventuranças do Sermão da Montanha (Mt 5:10-12): “Bem-

aventurados os que são perseguidos por causa da verdade, porque deles é 

o Reino do Céu! Bem-aventurados sois vós quando vos perseguem, 

quando vos injuriam e, mentindo, fazem todo mal contra vós por minha 

causa. Exultai e alegrai-vos, porque é grande o vosso galardão no Céu!” 

Em chave contemporânea, deslocando o messianismo para as 

mãos humanas, Walter Benjamin, em suas Teses sobre o conceito de 

história (Benjamin, 1994, p. 222-232), é talvez o mais destacado 

pensador crítico a vislumbrar tarefas de redenção, pela ação 

revolucionária, dos tombados do mundo. Tal força messiânica, que 

rememore e redima, se faz em luta, a contrapelo da própria dinâmica 

histórica, contra o fluxo da barbárie. Os atravessados pela mentira, se 

não conseguem a contenção do mal ou a reparação do sofrimento 

imposto, terão nos lutadores futuros aqueles que podem estabelecer uma 

justiça histórica. 

Que a verdade seja lançada como meta e sentido para a 

resistência e o enfrentamento, grande parte das lutas contemporâneas 

assim a requereu. Exemplar de tal aspiração é a batalha contra a mentira 

no chamado Caso Dreyfus. O militar francês Alfred Dreyfus, acusado 

injustamente de traição, num caso rumoroso de erro político e judicial, 

tornou-se uma das mais célebres vítimas da mentira, imposta ainda como 

maquinário institucional contra si. Émile Zola, no final do século XIX, 

empresta toda sua fama e sua reputação a defender, a contrapelo da 

opinião política francesa, tal perseguido. O texto principal da campanha 

pública de Zola por Dreyfus, J’accuse, torna-se um dos mais destacados 

símbolos da luta contra a mentira. Tal texto teve por subtítulo e lema “a 

verdade em marcha”. (Zola, 2020) 



Alysson Leandro Mascaro 

28                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

A expectativa de que a verdade se ponha em marcha é um 

comando de ação a partir de uma esperança norteadora da luta e 

amalgamadora de quem se ponha em batalha contra a mentira. O 

conclame pela verdade, muitas vezes, é o mais sofisticado modo de agir 

em face da impossibilidade concreta: abre-se o clamor à história. 

Também aqui se trata de uma esperança com concretude apenas relativa. 

Enquanto os mesmos padrões de produção ideológica e as mesmas 

formas de coerção social se mantêm, a história não se resgata nem se 

afirma plenamente. O mais notório exemplo de clamor à história futura 

foi proposto por Fidel Castro. Ao final de seu julgamento, quando sob o 

jugo da ditadura de Fulgêncio Batista em Cuba, ele próprio proclama em 

sua defesa: “a história me absolverá”.(Castro, 2001) 

É certo que, com a Revolução Cubana, a história absolveu e 

resgatou Fidel Castro. Mas, ao mesmo tempo, essa revolução não impôs 

uma narrativa ideológica bastante para se perenizar e se universalizar. 

Pelo mundo, a absolvição de Fidel continua sendo uma história apenas 

da vanguarda crítica. Massivamente, ao contrário, os aparelhos 

ideológicos do capitalismo, em especial a partir dos EUA, desde então 

operam para a detração da figura de Fidel e da revolução por ele 

liderada. Se em alguns momentos e em alguns setores se pôde perceber 

uma produção de verdade sobrepujando a mentira quanto ao caso 

específico de Fidel, até hoje, no entanto, o estrutural da produção da 

mentira faz com que a história não o absolva efetivamente. A 

reconstrução futura da verdade contra a mentira é uma esperança; trata-

se de um norte de luta. 

Enquanto não se supera o padrão ideológico que consolida seus 

próprios conteúdos de verdade e mentira, a história não absolve quem 

por esse padrão é destruído. Não havendo céu, os que tombam sob o jugo 

da mentira não recebem galardões. Exultação e alegria são propriedades 

do futuro, caso as lutas contra a mentira um dia se tornem vencedoras. A 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  29 

verdade em marcha apenas pode ser a transformação das condições 

estruturais de veracidade e mentira. A verdade em marcha é a marcha de 

tomada da escrita da história. 

 

 

REFERÊNCIAS 

ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max. Dialética do 

esclarecimento. Rio de Janeiro, Zahar, 1985.  

ALTHUSSER, Louis. Aparelhos ideológicos de Estado. Rio de 

Janeiro, Graal, 1985.  

ALTHUSSER, Louis. Por Marx. Campinas, Ed. Unicamp, 2015. 

ALTHUSSER, Louis; LECOURT, Dominique. Lênin e a filosofia: 

materialismo, dialética e a crise nas ciências. São Paulo, 

LavraPalavra, 2023. 

BENJAMIN, Walter. “Teses sobre o conceito de História”. In: Magia 

e técnica, arte e política. São Paulo, Brasiliense, 1994. 

CASTRO, Fidel. A história me absolverá. São Paulo, Expressão 

Popular, 2001. 

ELIA, Luciano. A ciência da psicanálise. São Paulo, Edições 70, 

2023.  

GADAMER, Hans-Georg. A razão na época da ciência. Rio de 

Janeiro, Tempo Brasileiro, 1983. 



Alysson Leandro Mascaro 

30                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025. 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método. Petrópolis, Vozes, 

2014. 

GILLOT, Pascale. Althusser e a psicanálise. São Paulo, Ideias & 

Letras, 2018. 

KANT, Immanuel. “Sobre um suposto direito de mentir por amor à 

humanidade”. In: A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa, 

Edições 70, 1992. 

LACAN, Jacques. O Seminário, livro 4: A relação de objeto. Rio de 

Janeiro, Zahar, 1995. 

LACAN, Jacques. O Seminário, livro 11: Os quatro conceitos 

fundamentais da psicanálise. Rio de Janeiro, Zahar, 2008. 

LECOURT, Dominique. A filosofia das ciências. São Paulo, Ideias 

& Letras, 2018. 

MASCARO, Alysson Leandro. Crítica do Cancelamento. São Paulo, 

Contracorrente e 247, 2025. 

MASCARO, Alysson Leandro. Estado e Forma Política. São Paulo, 

Boitempo, 2013.  

MASCARO, Alysson Leandro. Filosofia do Direito. São Paulo, 

GEN-Atlas, 2024. 

MASCARO, Alysson Leandro. Introdução ao Estudo do Direito. 

São Paulo, GEN-Atlas, 2024.  

MASCARO, Alysson Leandro; MORFINO, Vittorio. Althusser e o 

materialismo aleatório. São Paulo, Contracorrente, 2020. 



Sobre a mentira: sociabilidade, filosofia e crítica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 7-31, 2025.  31 

PIRES, Eginardo. Valor e acumulação. Rio de Janeiro, Zahar, 1979. 

SAMPEDRO, Francisco. Louis Althusser. Marília, Lutas anticapital, 

2023. 

ŽIŽEK, Slavoj. “O espectro da ideologia”. In: Um mapa da 

ideologia. Rio de Janeiro, Contraponto, 2007. 

ZOLA, Émile. J’accuse: a verdade em marcha. Porto Alegre, 

LP&M, 2020. 


