
Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  32 

Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentida na Patrística e da Escolástica 
VERITAS VEL MENDACIUM? 

A PHILOSOPHICAL ANALYSIS OF LYING IN PATRISTICS AND 

SCHOLASTICISM 

Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

 

RESUMO 

A presente investigação examina a doutrina sobre a mentira em Santo Agostinho e Santo 

Tomás de Aquino, dois pilares do pensamento medieval cristão, mediante análise 

exegética de seus textos fundamentais De Mendacio e Contra Mendacium de Agostinho, 

e a Questão 110 da Summa Theologiae (IIa-IIae) de Tomás. Demonstra-se que ambos os 

filósofos recusam categoricamente a justificação moral da mentira, ainda que com fins 

aparentemente virtuosos, pois concebem a verdade como atributo divino e fundamento da 

integridade moral. Agostinho rejeita a voluntas fallendi (vontade de enganar) como 

elemento formal do ato de mentir, independentemente da falsidade objetiva da 

enunciação, condenando todos os oito tipos de mentiras por ele categorizados. Tomás de 

Aquino, por sua vez, afirma que a fala possui finalidade natural de manifestar a verdade, 

tornando a mentira intrinsecamente desordenada classificando-a em mendacium 

perniciosum, mendacium officiosum e mendacium jocosum, mas sempre recusando sua 

moralidade permissiva. A comparação entre essas doutrinas revela continuidade 

fundamental na tradição escolástica ao rejeitar qualquer legitimidade ao engano 

deliberado. Por fim, analisa-se a contemporaneidade dessas perspectivas filosóficas para 

questões atuais de ética digital, combate ao relativismo, desinformação e proteção da 

dignidade humana. 

PALAVRAS-CHAVE: Voluntas fallendi; Verdade e mentira; Agostinho e Tomás de 

Aquino; Ética cristã. 

 
 Doutorando em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo – PUC/SP, 

São Paulo, Brasil; Bolsista CAPES. https://lattes.cnpq.br/7698518413978352. 

https://orcid.org/0009-0006-3934-6094. 
 Doutor em Filosofia. Professor da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - 

PUC/SP, São Paulo, São Paulo, Brasil; http://lattes.cnpq.br/4983570722211746; 

https://orcid.org/0000-0002-6807-4263. 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  33 

ABSTRACT 

This investigation examines the doctrine on lying in Saint Augustine and Saint Thomas 

Aquinas, two pillars of medieval Christian thought, through exegetical analysis of their 

fundamental texts De Mendacio and Contra Mendacium by Augustine, and Question 110 

of the Summa Theologiae (IIa-IIae) by Thomas. It demonstrates that both philosophers 

categorically refuse the moral justification of lying, even for apparently virtuous ends, as 

they conceive truth as a divine attribute and foundation of moral integrity. Augustine 

rejects the voluntas fallendi (will to deceive) as the formal element of the act of lying, 

independent of the objective falsity of utterance, condemning all eight types of lies he 

categorizes. Thomas Aquinas, in turn, asserts that speech possesses the natural purpose of 

manifesting truth, making lying intrinsically disordered—classifying it as mendacium 

perniciosum, mendacium officiosum, and mendacium jocosum—but always refusing its 

permissive morality. The comparison between these doctrines reveals a fundamental 

continuity in the scholastic tradition in rejecting any legitimacy to deliberate deception. 

Finally, the contemporary relevance of these philosophical perspectives is analyzed with 

respect to current questions of digital ethics, combating relativism, misinformation, and 

the protection of human dignity. 

KEYWORDS: Voluntas fallendi; Truth and lying; Augustine and Thomas Aquinas; 

Christian ethics. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

34                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

Introdução 

E conhecereis a verdade, e a verdade vos libertará. 

(Jo 8, 32) 

 

Sed falsa professio, quando etiam bona intentione procedit, mendacium est. 

Numquid enim ideo recte fecit aliquis, quia bona intenta praefuit? Absit. Nam 

et serpente suadente, fecerunt Adam et Eva quod omnino non debuerunt, cum 

tantum malum hinc processit. Nec enim bona intentio liberat ab vitio 

mendacii.1  

(Agostinho. Contra Mendacium, Livro I, Capítulo 2, Parágrafo 2). 

 

Cum enim locutio sit secundum naturam ordinata ad manifestandum mentem, 

est contra rationem, ut per verba aliquis significet id quod non habet in 

mente. Unde hoc est de ratione mendacii: quod sit contra rationem loquendi. 

Et quia omnis virtus consistit in bono, ubicumque est vitiatio aliqua in re 

secundum se ordinata ad aliquod bonum, ibi est culpa et peccatum, 

manifestum est quod mendacium, inquantum per se est tale, est peccatum.2 

(S. Thomae Aquinatis. Summa Theologiae, IIa-IIae), q. 110, a. 3, Responsio). 

 
 

1 Agostinho. Contra Mendacium (Contra a Mentira). Livro I, Capítulo 2, Parágrafo 2. 

In: Patrologia Latina, Tomo 40, Coluna 517. Tradução: “Mas a profissão de falsidade, 

ainda que proceda de boa intenção, é mentira. Acaso alguém agiu corretamente porque 

uma boa intenção precedeu? De modo algum. Pois até a sugestão da serpente não 

justificou o que Adão e Eva fizeram, quando daí se seguiu um mal tão grande. E nem 

uma boa intenção nos liberta do vício da mentira”. (Agostinho. Obras Completas. 

Tradução de: Monges Beneditinos. 2. ed. Madri: BAC, 1957. v. 8, p. 502). 
2 Tomás De Aquino. Summa Theologiae. Secunda Secundae (II-II), Questio (q.) 110, 

Articulo (a.) 3, Responsio. In: Sancti Thomae Aquinatis Opera Omnia. Roma: 

Typographia Polyglotta Vaticana, 1882-1948. v. IX, p. 183. Tradução: “Pois, uma vez que 

a fala é ordenada pela natureza para manifestar o pensamento, é contra a razão que 

alguém signifique por palavras aquilo que não tem em sua mente. Donde se segue que 

isto pertence à natureza da mentira: ser contra a razão do falar. E porque toda virtude 

consiste no bem, em qualquer lugar em que haja alguma deformação em uma coisa 

ordenada segundo sua natureza para algum bem, ali há culpa e pecado; portanto, é 

manifesto que a mentira, enquanto tal por si mesma, é pecado”. (Tomás De Aquino. 

Suma de Teología. Tradução do latim por: Traducción de los Padres Dominicos 

españoles. 3. ed. Madri: BAC, 1988. v. II, p. 948). 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  35 

A questão da mentira e sua justificação moral perpassa a história 

do pensamento humano, desafiando filósofos e teólogos a discernir a 

natureza da verdade, a integridade da comunicação e os limites da ação 

humana. Desde a Antiguidade, a mentira tem sido objeto de condenação, 

mas também de complexas ponderações sobre suas possíveis exceções 

ou atenuantes. A presente investigação propõe-se a analisar a abordagem 

filosófica e moral da mentira em dois dos mais influentes períodos da 

filosofia ocidental: a Patrística e a Escolástica. Para tanto, o estudo se 

concentrará nas obras de dois de seus mais proeminentes expoentes: 

Santo Agostinho de Hipona (354-430) para o período patrístico e Santo 

Tomás de Aquino (1225-1274) para a escolástica. 

A questão central que permeia esta análise é a possibilidade de 

justificação moral da mentira. Seria a mentira um mal intrínseco, sempre 

e em todas as circunstâncias condenável, ou haveria situações extremas 

em que sua prática poderia ser tolerada ou até mesmo considerada um 

mal menor? A resposta a essa indagação possui profundas implicações 

para a ética, a teologia e a própria concepção de dignidade humana e 

convivência social. A escolha dos períodos patrístico e escolástico 

justifica-se pela centralidade da ética cristã na formação do pensamento 

ocidental e pela profundidade com que esses pensadores abordaram o 

tema, estabelecendo as bases para debates subsequentes. Agostinho, com 

sua aguda introspecção e rigor moral, e Tomás de Aquino, com sua 

organicidade e razoabilidade aristotélica, oferecem perspectivas 

complementares e, ao mesmo tempo, profundamente alinhadas sobre a 

natureza da mentira. 

O presente trabalho se estrutura em cinco seções principais. A 

primeira seção contextualizará o período patrístico e a figura de Santo 

Agostinho. A segunda seção se dedicará à análise pormenorizada de duas 

obras agostinianas cruciais: “A Mentira” (De Mendacio, 395 d.C.) e 

“Contra a Mentira” (Contra Mendacium, 420 d.C.), explorando suas 



Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

36                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

definições, categorias e a rejeição agostiniana da justificação da mentira. 

A terceira seção apresentará o contexto do período escolástico e a 

importância de Santo Tomás de Aquino. A quarta seção aprofundará a 

análise da questão 110 da Segunda Parte da Segunda Parte (IIa-IIae) da 

Suma Teológica, em que Tomás de Aquino sistematiza a doutrina sobre a 

mentira, examinando seus fundamentos filosóficos e teológicos. 

Finalmente, a quinta seção oferecerá uma síntese dos ensinamentos de 

ambos os autores, discutirá a evolução do pensamento entre os dois 

períodos e, precipuamente, aplicará essas reflexões aos problemas 

contemporâneos da verdade, da desinformação e da ética na sociedade 

atual, a buscar a dignidade humana e o bem comum. A metodologia 

empregada será a análise filosófica e exegética dos textos primários, 

complementada pela consulta a comentadores especializados, visando 

uma compreensão profunda e crítica das posições dos autores. 

 

1. O período patrístico: contexto e significação histórica 

O período patrístico, que se estende aproximadamente do século 

I ao século VIII d.C., representa a fase inicial e formativa do pensamento 

cristão. Caracteriza-se pela obra dos Padres da Igreja, que se dedicaram a 

defender, sistematizar e desenvolver a doutrina cristã em face de heresias 

internas e perseguições externas. Nesse contexto, a filosofia grega, 

especialmente o platonismo e o neoplatonismo, foi gradualmente 

assimilada e adaptada para servir aos propósitos da teologia cristã, 

resultando em uma rica síntese intelectual. Os Padres, como Justino 

Mártir, Clemente de Alexandria, Orígenes, Gregório de Nissa, e, 

notadamente, Agostinho de Hipona, foram os arquitetos conceituais que 

pavimentaram o caminho para a Idade Média, estabelecendo os 

fundamentos da metafísica, da ética e da antropologia cristãs. 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  37 

Santo Agostinho de Hipona (354-430 d.C.) emerge como a 

figura mais monumental e influente desse período. Nascido em Tagaste, 

na província romana da Numídia (atual Argélia), sua trajetória intelectual 

e espiritual é um testemunho da complexidade e das transformações de 

sua época. Após uma juventude marcada pela busca da verdade em 

diversas correntes filosóficas, como o maniqueísmo e o ceticismo, 

Agostinho encontrou na filosofia neoplatônica uma ponte para a fé cristã, 

à qual se converteu em Milão, sob a influência de Santo Ambrósio. Sua 

vasta obra abrange desde a autobiografia (Confissões) e a filosofia da 

história (A Cidade de Deus) até tratados teológicos e filosóficos sobre a 

graça, o livre-arbítrio, a natureza do mal e, como veremos, a mentira. A 

profundidade de sua introspecção, a acuidade de sua análise psicológica 

e a paixão de sua busca pela verdade o tornaram um dos pilares do 

pensamento ocidental, cuja influência se estende por séculos, moldando 

a teologia católica e protestante, bem como a filosofia moderna. 

Os textos de Agostinho sobre a mentira, “A Mentira” (De 

Mendacio) e “Contra a Mentira” (Contra Mendacium), não são meros 

exercícios acadêmicos; eles surgem em um contexto de intensas 

controvérsias teológicas e morais. O primeiro, escrito por volta de 395 

d.C., reflete sua preocupação em estabelecer uma doutrina clara sobre a 

mentira para os fiéis. O segundo, datado de 420 d.C., é uma resposta 

direta à heresia priscilianista3, que defendia a licitude da mentira em 

 
3 “A heresia priscilianista foi um movimento identificado pela ortodoxia como herético, 

vinculado à figura de Prisciliano, cuja atividade religiosa era caracterizada por rigor 

ascético, grandes vigílias, jejuns e desapego aos bens materiais (...). Seus erros incluíam 

práticas como o afastamento dos templos e núcleos urbanos para reuniões em fazendas e 

montes, não participação na eucaristia, jejuns aos domingos e a reivindicação de 

pregação laica, além de acusações de práticas maniqueístas (...). As respostas conciliares 

incluíram: 1) Proibição de mulheres se reunirem com homens que não fossem seus 

maridos e de aprenderem ou ensinarem fora da Igreja. 2) Condenação do jejum aos 

domingos e ausência da igreja durante a Quaresma. 3) Exigência de consumir a eucaristia 



Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

38                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

certas circunstâncias, especialmente para ocultar a fé em tempos de 

perseguição. Essa controvérsia, que envolvia a questão da “mentira 

piedosa” ou “mentira útil”, forçou Agostinho a aprofundar sua reflexão, 

consolidando uma posição de rigor absoluto contra qualquer forma de 

falsidade. A importância desses textos reside não apenas em sua 

contribuição para a ética cristã, mas também em sua análise pioneira da 

intencionalidade e da natureza do ato de mentir, elementos que seriam 

fundamentais para o desenvolvimento posterior da filosofia moral. Como 

observa Gilson (2002, p. 123), Agostinho “(...) não se contenta em 

condenar a mentira; ele a dissecou, analisou suas motivações e suas 

consequências, e estabeleceu uma tipologia que seria referência por 

séculos”. 

 

2. Santo Agostinho e o problema da mentira 

A abordagem de Santo Agostinho sobre a mentira é marcada por 

um rigor intransigente, fundamentado em sua concepção da verdade 

como um atributo divino e da linguagem como um dom sagrado 

destinado à sua expressão. Para Agostinho, a mentira não é apenas uma 

falha na comunicação, mas uma violação da ordem natural e divina, um 

pecado que corrompe a alma e a relação do indivíduo com Deus e com o 

próximo. Seus dois tratados sobre o tema, De Mendacio e Contra 

Mendacium, embora escritos em momentos distintos e com propósitos 

 
na igreja. 4) Proibição de ausência da igreja nas semanas que antecedem a Epifania. 5) 

Regulamentação para que bispos não recebessem membros excomungados por outros 

bispos. 6) Excomunhão de clérigos que abandonassem seus ofícios para se tornarem 

monges. 7) Restrição do título de doutor apenas àqueles autorizados. Essas respostas 

visavam consolidar a hierarquia eclesiástica, regulamentar práticas ascéticas e garantir a 

organização da Igreja sobre o culto e a compreensão das práticas religiosas (Calasans; 

Silva, 2012, p. 47-50). 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  39 

ligeiramente diferentes, convergem para uma condenação categórica da 

mentira em todas as suas formas. 

Passar-se-á a analisar a obra agostiniana “A Mentira” (De 

Mendacio, 395 d.C.) quanto aos seguintes pontos cruciais: a definição, a 

natureza e intencionalidade 

O tratado Sobre a Mentira, escrito por volta de 395 d.C., é a 

primeira incursão sistemática de Agostinho sobre o tema. Nele, o bispo 

de Hipona busca definir a mentira, analisar suas diferentes categorias e 

refutar a ideia de que ela possa ser justificada em qualquer circunstância. 

A estrutura do texto é didática, começando com uma definição e 

prosseguindo com a enumeração e discussão de oito tipos de mentiras, 

culminando na reafirmação da ilicitude de todas elas. 

Conforme demonstram Feehan (1988, p. 131-139) e Greggersen 

(2004), a definição agostiniana de mentira centra-se na voluntas fallendi. 

Para Agostinho, a mentira não é simplesmente a enunciação de algo 

falso, mas um ato intencional de vontade direcionado ao engano. A 

fórmula agostiniana “(...) ter uma coisa na mente e expressar outra por 

palavras ou por qualquer outro sinal” (Agustín, La Mentira, III, 3),4 

expressa essa essência: é a intenção de iludir que caracteriza o ato de 

mentir, não a falsidade objetiva da afirmação desacompanhada de 

vontade enganosa. Por exemplo, se alguém, por ignorância, afirma algo 

que é falso, não está mentindo, pois sua vontade não é a de iludir. A 

voluntas fallendi (vontade de enganar) é, portanto, o elemento essencial 

que caracteriza o ato de mentir. 

Conforme Bourke (1964), Agostinho categoriza as mentiras em 

oito tipos, ordenando-as da mais grave para a menos grave, embora todas 

sejam consideradas pecados: 

 
4 “Habere unum in corde, et aliud proferre in verbis, vel quibuslibet signis”. (Augustini, 

De Mendacio, III, 3). 



Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

40                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

1. Mentira na doutrina religiosa, que leva à impiedade. 

2. Mentira que prejudica alguém e não beneficia ninguém. 

3. Mentira que beneficia alguém e prejudica outrem. 

4. Mentira dita por prazer de mentir. 

5. Mentira dita para agradar aos outros. 

6. Mentira que não prejudica ninguém e beneficia alguém 

(mentira oficiosa). 

7. Mentira que não prejudica ninguém e beneficia alguém, mas 

que serve para manter a castidade. 

8. Mentira que não prejudica ninguém e beneficia alguém, e que 

serve para salvar a vida de alguém. 

Mesmo as últimas categorias, que poderiam parecer mais 

“aceitáveis” ou “piedosas”, são veementemente condenadas por 

Agostinho. Ele argumenta que, se a mentira é um pecado, não pode 

haver uma “mentira boa”. A intenção, por mais nobre que seja, não pode 

santificar um ato intrinsecamente mau. A verdade é um valor absoluto, e 

a linguagem, como veículo da verdade, não pode ser pervertida. Como 

afirma Agostinho: “Não há mentira que não seja pecado, ainda que se 

diga que algumas são maiores e outras menores. Mas quem diz que não 

há pecado em mentir, engana-se a si mesmo e a verdade não está nele”. 

(Agustín, La Mentira, XXI, 42).5 

A análise da intencionalidade é um ponto forte de Agostinho. Ele 

reconhece que a motivação por trás da mentira pode variar, mas insiste 

que a voluntas fallendi é sempre presente e é o que a torna pecaminosa. 

A mentira é um desvio da finalidade natural da fala, que é a comunicação 

da verdade. Ao mentir, o indivíduo não apenas engana o próximo, mas 

 
5 “Nullum est mendacium quod non sit peccatum, quamvis alia aliis maiora dicantur. Sed 

qui dicit non esse peccatum mentiri, seipsum decipit, et veritas in eo non est.” (Augustini, 

De Mendacio, XXI, 42). 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  41 

também a si mesmo, corrompendo sua própria alma e afastando-se da 

verdade divina. A mentira, para Agostinho, é uma forma de desordem 

interior, uma traição à própria razão e à imagem de Deus no homem 

(Marrou, 1958, p. 345). 

Apresentar-se-á o texto Contra a Mentira datado de 420 d.C. 

Explorar-se-á elementos como a refutação rigorosa da mentira e sua 

sistematização. 

Cerca de 25 anos após De Mendacio, Agostinho retoma o tema 

da mentira em Contra Mendacium. Este tratado, escrito como uma carta 

a Consentius, um amigo que havia consultado Agostinho sobre a licitude 

da mentira para ocultar a fé, é uma resposta direta à heresia priscilianista. 

Os priscilianistas, uma seita ascética, defendiam que era lícito mentir 

para proteger a si mesmo ou a outros da perseguição, especialmente 

quando se tratava de ocultar a fé cristã. Agostinho, com sua habitual 

veemência, refuta essa posição, consolidando sua doutrina de que a 

mentira é sempre um pecado, sem exceções. 

A argumentação de Agostinho em Contra Mendacium é ainda 

mais rigorosa e sistemática. Ele não apenas reitera a condenação da 

mentira, mas também desmantela os argumentos que tentam justificá-la. 

O bispo de Hipona confronta diretamente a ideia de que um “bom fim” 

possa justificar um “mau meio”. Para ele, a mentira é um mal intrínseco, 

e um mal não pode ser praticado para alcançar um bem. A verdade é um 

valor tão fundamental que sua violação não pode ser compensada por 

nenhuma vantagem temporal. 

Agostinho examina diversos exemplos bíblicos que os 

priscilianistas usavam para justificar a mentira (como a mentira das 

parteiras hebraicas a Faraó no texto bíblico de Êxodo 1,9 ou a de Raab 

aos espiões de Josué no livro de Josué 2,4-7). Ele argumenta que, 

embora Deus possa ter recompensado as boas intenções dessas pessoas, 

Ele não aprovou a mentira em si. A recompensa foi pela fé e pela 



Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

42                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

caridade, não pela falsidade. A mentira, mesmo nesses casos, 

permaneceu um pecado, embora talvez um pecado menor em 

comparação com a traição ou a falta de fé. 

“Não se deve mentir de modo algum, nem mesmo para salvar a 

vida de alguém, nem para preservar a castidade de outrem, nem para 

proteger a fé de alguém. Pois a mentira é um pecado em si mesma, e não 

pode ser feita para um bom fim”. (Agustín, Contra la Mentira, VII, 18).6 

A relação entre intenção e ato moral é aprofundada. Agostinho 

reconhece a complexidade das situações humanas, mas insiste que a 

intenção não pode transformar um ato intrinsecamente mau em bom. A 

mentira é um “pecado compensatório” na medida em que se tenta 

justificar um mal por um bem maior. Contudo, para Agostinho, tal 

compensação é impossível, pois a mentira corrompe a própria alma do 

mentiroso, independentemente do benefício externo que possa gerar. A 

verdade é a base da confiança, da justiça e da própria ordem social. 

Mentir, mesmo por caridade, é minar essa base. 

A posição agostiniana, portanto, é de um absolutismo moral em 

relação à mentira. Não há “mentiras brancas” ou “mentiras piedosas” que 

possam ser justificadas. A verdade é um reflexo da natureza divina, e a 

linguagem, sua expressão, deve ser sempre fiel a essa natureza. A 

mentira é uma desordem da alma, uma traição à razão e à fé, e um 

obstáculo à comunhão com Deus e com os homens. Essa doutrina 

rigorosa de Agostinho estabeleceu um marco fundamental na ética cristã, 

influenciando profundamente o pensamento posterior sobre o tema 

(Bourke, 1964, p. 210). 

 

 
6 “Non est omnino mentiendum, nec ad salvandam vitam alicuius, nec ad conservandam 

castitatem alterius, nec ad tuendam fidem alicuius. Peccatum est enim mendacium in se, 

nec potest fieri ad bonum finem”. (Augustini, Contra Mendacium, VII, 18). 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  43 

3. O Período escolástico: contexto, método e significação 

O período escolástico, que floresceu entre os séculos XI e XV, 

representa uma das mais ricas e complexas fases da filosofia e teologia 

ocidentais. Caracterizado pela ascensão das universidades, pela 

redescoberta das obras de Aristóteles e pela tentativa de conciliar a fé 

cristã com a razão filosófica, a escolástica desenvolveu um método 

rigoroso de investigação e argumentação. Os escolásticos, como 

Anselmo de Cantuária, Pedro Abelardo, Alberto Magno e, sobretudo, 

Tomás de Aquino, dedicaram-se a organizar o conhecimento de forma 

sistemática, utilizando a lógica aristotélica para analisar e defender as 

verdades da fé. (Mondin, 1997, p. 121). 

Santo Tomás de Aquino (1225-1274), conhecido como o “Doutor 

Angélico”, é o expoente máximo da escolástica. Nascido em Roccasecca, 

Itália, estudou em Monte Cassino e Nápoles, e posteriormente em Paris e 

Colônia, onde foi aluno de Alberto Magno. Sua vida foi dedicada ao 

estudo, ao ensino e à escrita, produzindo uma vasta obra que inclui 

comentários sobre Aristóteles, tratados teológicos e filosóficos, e sua 

obra-prima, a Suma Teológica. Tomás de Aquino operou uma síntese 

monumental entre a filosofia aristotélica e a teologia cristã, 

demonstrando que a razão e a fé não são contraditórias, mas 

complementares, cada uma iluminando a outra. (Torrell, 2002, p. 19-31). 

O método escolástico, distintivo desse período, é evidente na 

obra de Tomás. Ele se caracteriza pela apresentação de uma questão 

(quaestio), seguida por objeções (objectiones) que representam 

argumentos contrários à tese que será defendida. Em seguida, apresenta-

se um argumento de autoridade (sed contra), geralmente uma citação 

bíblica ou de um Padre da Igreja, que aponta para a tese correta. A parte 

central é o respondeo dicendum, onde Tomás desenvolve sua própria 



Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

44                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

argumentação, refutando as objeções iniciais e fundamentando sua 

posição. Finalmente, ele responde individualmente a cada objeção (ad 

primum, ad secundum, etc.). Esse método dialético e sistemático 

permitia uma análise exaustiva de cada tema, explorando todas as facetas 

da questão e garantindo a coerência lógica e teológica. (Bird, 2023, p. 

13-50). 

A Suma Teológica é a obra mais ambiciosa de Tomás de Aquino, 

concebida como um manual completo de teologia para iniciantes. 

Dividida em três partes principais (I, I-II, II-II, III), ela aborda desde a 

existência de Deus e a criação até a moralidade, os sacramentos e a 

escatologia. A Segunda Parte da Segunda Parte (II-II) é dedicada à 

moral, explorando as virtudes e os vícios em detalhe. É nesse contexto 

que se insere a questão 110, que trata especificamente da mentira. A 

localização dessa questão não é arbitrária; ela se encontra após a 

discussão sobre a verdade (questão 109) e antes da análise de outros 

pecados contra a verdade, como a simulação e a hipocrisia. Isso 

demonstra a importância que Tomás atribui à mentira como uma 

violação fundamental da virtude da verdade, essencial para a ordem 

moral e social. A Suma não apenas sistematiza o conhecimento existente, 

mas também o aprofunda, incorporando novas perspectivas filosóficas e 

teológicas, e consolidando a doutrina cristã de forma abrangente (Pieper, 

1962, p. 115). 

 

4. Santo Tomás de Aquino e a sistematização ética da mentira 

Na Suma Teológica, Santo Tomás de Aquino dedica a Questão 

110 da II-II à análise da mentira (De Mendacio), seguindo o rigoroso 

método escolástico. Esta questão é composta por quatro artigos, cada um 

abordando um aspecto fundamental do problema: se a mentira é sempre 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  45 

um pecado; se toda mentira é pecado mortal; se é lícito mentir para 

salvar alguém de algum perigo; e se é lícito usar a mentira para fins de 

recreação. A estrutura dialética de Tomás permite uma exploração 

exaustiva do tema, considerando objeções e oferecendo respostas 

fundamentadas na razão e na fé. 

O primeiro artigo, Utrum omne mendacium sit peccatum (Se 

toda mentira é pecado), estabelece a base de sua argumentação. Tomás 

define a mentira como “uma enunciação falsa com intenção de enganar” 

(Tomás De Aquino, 2012, II-II, q. 110, a. 1)7. Essa definição ecoa a de 

Agostinho, enfatizando a voluntas fallendi como elemento essencial. O 

fundamento filosófico tomista para a condenação da mentira reside na 

natureza da fala. A fala, ou a linguagem, é uma faculdade natural do ser 

humano, destinada a expressar o que está na mente. Mentir é, portanto, 

um abuso dessa faculdade, uma desordem contra a finalidade natural da 

comunicação. 

A fala é naturalmente ordenada para manifestar o conceito da mente. Por isso, 

é contra a natureza da fala que alguém signifique por palavras o que não tem 

na mente. Daí que a mentira é má em si mesma, porque é um ato contra a 

natureza. (Tomás De Aquino, 2005, II-II, q. 110, a. 1, resp.)8. 

O Doutor Angélico, influenciado por Aristóteles, vê a virtude 

como um meio-termo e o vício como um desvio. A verdade é uma 

virtude que se manifesta na conformidade entre o intelecto e a realidade, 

e na expressão dessa conformidade através da fala. A mentira, ao 

subverter essa conformidade, é intrinsecamente má. Ele refuta as 

 
7 “Falsa enuntiatio cum voluntate fallendi.” (Tomás De Aquino, Summa Theologica, II-II, 

q. 110, a. 1, sed contra 2) 
8 “Loquela est naturaliter ordinata ad manifestandum conceptum mentis. Unde est contra 

naturam loquelae quod aliquis per verba significet quod non habet in mente. Unde 

mendacium est malum in se, quia est actus contra naturam.” (Tomás De Aquino, Summa 

Theologica, II-II, q. 110, a. 1, resp.). 



Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

46                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

objeções que tentam justificar a mentira por um bom fim, reiterando a 

máxima agostiniana de que o fim não justifica os meios. Um ato que é 

mau em si mesmo não pode ser tornado bom por uma boa intenção. 

No segundo artigo, Utrum omne mendacium sit peccatum 

mortale (Se toda mentira é pecado mortal), Tomás distingue entre 

diferentes graus de mentira. Ele classifica as mentiras em três tipos, 

seguindo Agostinho, mas com uma nuance própria: 

1. Mentira danosa (mendacium perniciosum): Aquela que causa 

dano ao próximo. É sempre pecado mortal. 

2. Mentira oficiosa (mendacium officiosum): Aquela que visa 

beneficiar alguém ou evitar um mal, sem causar dano direto. Pode ser 

pecado venial, dependendo da circunstância e da matéria. 

3. Mentira jocosa (mendacium jocosum): Aquela dita por 

brincadeira ou para divertir, sem intenção de enganar seriamente ou 

causar dano. Geralmente é pecado venial. 

A distinção entre pecado mortal e venial baseia-se na gravidade 

da matéria e na plena advertência e consentimento da vontade. Embora a 

mentira seja sempre um pecado por ser um ato contra a natureza da fala, 

nem toda mentira atinge a gravidade suficiente para ser mortal. No 

entanto, Tomás é claro: mesmo as mentiras veniais são desordens e 

devem ser evitadas. A mentira, em sua essência, é um mal porque “priva 

a fala de sua própria finalidade” (Tomás De Aquino, 2005, II-II, q. 110, 

a. 2, resp.)9. 

O terceiro artigo, Utrum sit licitum mentiri ad liberandum 

aliquem a periculo (Se é lícito mentir para salvar alguém de algum 

perigo), aborda diretamente a questão da “mentira piedosa”. Tomás, 

assim como Agostinho, responde negativamente. Ele argumenta que, 

 
9 “Privat loquelam propria sua finalitate.” (Tomás De Aquino, Summa Theologica, II-II, 

q. 110, a. 2, resp.). 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  47 

mesmo diante de um perigo iminente, não é lícito mentir. Em vez de 

mentir, deve-se ocultar a verdade, calar-se, ou desviar a atenção, mas 

nunca proferir uma falsidade com intenção de enganar. A razão é que a 

mentira é um mal em si, e não se pode fazer o mal para que venha o bem. 

A dignidade da pessoa humana e a ordem da verdade são superiores a 

qualquer benefício temporal que a mentira possa trazer. A verdade é um 

bem intrínseco que não pode ser sacrificado (Kluxen, 1968, p. 187). 

Finalmente, o quarto artigo, Utrum sit licitum uti mendacio ad 

recreationem (Se é lícito usar a mentira para fins de recreação), reafirma 

que mesmo a mentira jocosa, embora menos grave, é um pecado. A 

recreação não justifica a perversão da fala. A distinção aqui é entre a 

mentira propriamente dita (com intenção de enganar) e a ficção ou a 

parábola, que não visam enganar, mas sim instruir ou entreter através de 

uma narrativa que não se pretende literalmente verdadeira. 

Em síntese, Santo Tomás de Aquino, ao sistematizar a doutrina 

sobre a mentira, consolida a posição agostiniana de condenação universal 

da falsidade. Ele aprofunda a análise ao fundamentá-la na filosofia 

aristotélica da natureza da fala e na distinção entre pecado mortal e 

venial, mas sem abrir mão do princípio de que a mentira é sempre um 

mal intrínseco. A mentira é um abuso da faculdade da fala, que é dada ao 

homem para expressar a verdade. Ao mentir, o homem não apenas 

desrespeita o próximo, mas também a si mesmo e a Deus, que é a 

Verdade suprema. A ética tomista da mentira, portanto, é um pilar da 

moralidade cristã, enfatizando a integridade da comunicação como um 

reflexo da integridade do ser humano (Macintyre, 1988, p. 180). 

 



Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

48                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

5. Síntese, aplicação contemporânea e reflexões finais 

A análise das obras de Agostinho e Tomás de Aquino revela uma 

notável continuidade e coerência na doutrina cristã sobre a mentira, 

apesar das diferenças contextuais e metodológicas de seus respectivos 

períodos. Ambos os pensadores convergem na condenação absoluta da 

mentira como um ato intrinsecamente mau, independentemente das 

intenções ou das consequências benéficas que dela possam advir. A 

verdade, para ambos, não é um valor meramente utilitário ou contextual, 

mas um atributo divino e um fundamento inalienável da dignidade 

humana e da ordem moral. 

Agostinho, em De Mendacio e Contra Mendacium, estabelece a 

voluntas fallendi (intenção de enganar) como o critério essencial da 

mentira e refuta categoricamente a ideia de “mentiras piedosas”, mesmo 

em situações extremas como a perseguição religiosa. Sua argumentação 

é profundamente teológica e moral, enfatizando a corrupção da alma do 

mentiroso e a violação da natureza da linguagem como veículo da 

verdade divina. Tomás de Aquino, na Suma Teológica II-II, q. 110, 

sistematiza essa doutrina, fundamentando-a na filosofia aristotélica da 

finalidade natural da fala. Ele reitera que a mentira é um abuso da 

faculdade da linguagem, que é naturalmente ordenada para manifestar a 

verdade. Embora distinga entre mentiras mortais e veniais com base na 

gravidade da matéria, ele mantém a posição de que toda mentira é um 

pecado. 

A evolução do pensamento entre os dois períodos reside mais na 

sistematização e na fundamentação filosófica do que em uma mudança 

substancial da doutrina. Agostinho, com sua abordagem mais 

introspectiva e retórica, lança as bases. Tomás, com seu método 

escolástico e sua síntese aristotélico-cristã, oferece uma estrutura lógica e 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  49 

conceitual mais elaborada, integrando a razão natural à revelação. 

Ambos, contudo, defendem a integridade da verdade como um 

imperativo moral inegociável. 

As implicações filosóficas dessa posição são profundas. A recusa 

em justificar a mentira, mesmo para evitar um mal maior, implica uma 

ética deontológica rigorosa, onde certos atos são intrinsecamente maus e 

não podem ser moralmente realizados, independentemente das 

consequências. Isso contrasta com abordagens consequencialistas, que 

avaliariam a moralidade de um ato com base em seus resultados. Para 

Agostinho e Tomás, a verdade é um bem em si, e sua violação é uma 

desordem que afeta a essência do ser humano e sua relação com a 

realidade. 

Considerando-se os marcos teóricos delineados anteriormente 

acerca da compreensão medieval sobre mentira e verdade, é possível 

interrogar de que forma Agostinho e Tomás de Aquino leriam os 

fenômenos contemporâneos relacionados à produção e circulação de 

informações falsas. Evidentemente, não se trata de sugerir que as 

categorias filosóficas medievais resolvam a complexidade dos problemas 

atuais — complexidade que demandaria convocação de pensadores como 

Nietzsche, Freud, Foucault e outros, que ofereceriam perspectivas 

alternativas e por vezes conflitantes.10 Trata-se, antes, de exercício 

 
10 Nietzsche, Freud e Foucault representam três matrizes críticas irredutíveis à doutrina 

medieval sobre verdade e mentira. Nietzsche questiona a própria objetividade da verdade 

mediante sua epistemologia perspectivista em Sobre Verdade e Mentira (2007); Freud 

interpõe o inconsciente como dimensão que escapa à voluntas fallendi agostiniana, 

particularmente em Totem e Tabu (2012) e Além do Princípio do Prazer (2016), 

revelando motivações ocultas na enunciação; Foucault, por sua vez, desvela as relações 

de poder que constituem não apenas a mentira, mas a própria verdade como régime 

discursivo em A Ordem do Discurso (1996); no primeiro volume de História da 

Sexualidade (1988); principalmente no Discourse and Truth: the Problematization of 

Parrhesia (1983) e no A Hermenêutica do Sujeito (2004). Uma análise completa 



Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

50                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

heurístico que demonstra a potencialidade explanatória de conceitos 

clássicos quando aplicados a novos contextos, sem que se pretenda 

esgotar a questão. 

A relevância desses ensinamentos para os problemas 

contemporâneos é inegável e, talvez, mais urgente do que nunca. Vive-se 

em uma era marcada por desafios sem precedentes à verdade, à 

dignidade humana e à boa convivência social: 

a) A questão da verdade no contexto da pós-modernidade: A era 

pós-moderna, com sua desconfiança em grandes narrativas e sua ênfase 

na subjetividade, muitas vezes relativiza a própria noção de verdade 

objetiva. Nesse cenário, a firmeza dos Padres da Igreja e dos escolásticos 

em defender a verdade como um valor absoluto e um atributo divino 

oferece um contraponto crucial. A busca pela verdade, para eles, não é 

uma opção, mas uma exigência da razão e da fé, essencial para a 

construção de um conhecimento sólido e de uma moralidade autêntica. 

b) Desinformação, fake news e responsabilidade ética: A 

proliferação de fake news e a desinformação em massa, potencializadas 

pelas redes sociais, representam uma ameaça direta à coesão social e à 

capacidade dos indivíduos de discernir a realidade. A condenação da 

voluntas fallendi por Agostinho e Tomás ressoa poderosamente aqui. A 

intenção de enganar, seja por lucro, ideologia ou manipulação política, é 

a essência da mentira e, portanto, um ato moralmente condenável. A ética 

cristã exige uma responsabilidade rigorosa na comunicação, onde a 

busca pela verdade e a recusa em enganar são imperativos. 

c) A dignidade humana e o direito à verdade: A mentira, ao 

manipular a percepção do outro, viola sua autonomia e sua dignidade. 

Agostinho e Tomás, ao defenderem a verdade como um bem intrínseco, 

 
demandaria, portanto, diálogo aprofundado com estas perspectivas heterodoxas, o que 

ultrapassa o escopo do presente trabalho, focado na tradição medieval cristã. 

 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  51 

implicitamente afirmam o direito do ser humano de não ser enganado. A 

verdade é essencial para a formação de juízos livres e informados, e a 

mentira, ao distorcer essa base, impede o pleno exercício da liberdade e 

da racionalidade humanas. A dignidade humana exige que sejamos 

tratados como seres racionais capazes de discernir a verdade, e não como 

objetos de manipulação. 

d) Implicações para a boa convivência social e o bem comum: A 

confiança é o alicerce de qualquer sociedade saudável. A mentira, ao 

corroer a confiança, mina a possibilidade de cooperação, justiça e paz 

social. A ética patrística e escolástica, ao condenar a mentira, defende a 

integridade da comunicação como um pilar para o bem comum. Uma 

sociedade onde a mentira é tolerada ou justificada é uma sociedade em 

desagregação, incapaz de construir relações autênticas e de perseguir 

objetivos coletivos com base na verdade. 

e) Perspectiva ética na comunicação digital: No ambiente 

digital, onde a velocidade e o alcance da informação são sem 

precedentes, a tentação de mentir ou de disseminar falsidades pode ser 

grande. As reflexões de Agostinho e Tomás nos convidam a uma 

profunda autoavaliação sobre o uso da linguagem e da tecnologia. A 

faculdade da fala, agora amplificada pelos meios digitais, continua a ter 

sua finalidade natural na manifestação da verdade. O abuso dessa 

faculdade no ambiente digital, seja por meio de perfis falsos, bots11 ou 

 
11 “Um bot é uma aplicação de software automatizada que executa tarefas repetitivas em 

uma rede. Ele segue instruções específicas para imitar o comportamento humano, porém 

é mais rápido e preciso. (...) também pode ser executado de forma independente sem 

intervenção humana. Por exemplo, bots podem interagir com sites, conversar com 

visitantes do site ou escanear conteúdo. Embora a maioria dos bots seja útil, algumas 

pessoas criam alguns bots com má intenção. As organizações protegem seus sistemas 

contra bots mal-intencionados e usam bots úteis para aumentar a eficiência operacional”. 

AWS, O que é um bot? Site: https://aws.amazon.com/what-is/bot/. Acessado em 

19/11/2025. 

https://aws.amazon.com/what-is/bot/


Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

52                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

manipulação algorítmica, é uma extensão da mentira e, portanto, um ato 

moralmente repreensível. 

Em suma, esta seção demonstrou como o rigoroso arcabouço 

ético de Agostinho e Tomás, fundamentado no valor intrínseco da 

verdade e na dignidade humana, oferece uma lente robusta para analisar 

os desafios contemporâneos à verdade, desde o relativismo pós-moderno 

até a desinformação digital. Sua insistência na voluntas fallendi como a 

essência da mentira proporciona uma bússola ética atemporal para 

navegar um cenário informacional cada vez mais complexo, sublinhando 

a importância perene da verdade, da integridade e da responsabilidade na 

comunicação para a construção de uma sociedade justa e coesa. 

 

Conclusão 

Este estudo empreendeu uma análise abrangente das doutrinas de 

Santo Agostinho e Santo Tomás de Aquino sobre a mendacidade, 

revelando uma tradição filosófica e teológica caracterizada por rigor e 

profundidade inigualáveis. A investigação demonstrou como, desde os 

primeiros séculos do cristianismo até o apogeu da escolástica, a 

condenação da mentira permaneceu um princípio inabalável, 

profundamente enraizado na compreensão da verdade como um reflexo 

da divindade e da linguagem como um dom sagrado. Destacou-se a 

contribuição fundamental de Agostinho, particularmente sua ênfase na 

voluntas fallendi como a essência da mentira, estabelecendo uma ética da 

comunicação que não admite exceções para a falsidade. Em seguida, 

explorou-se como Tomás de Aquino, por meio de sua abordagem 

sistemática aristotélica, consolidou essa doutrina, fundamentando-a no 

propósito natural da fala e distinguindo entre graus de pecado, sem 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  53 

jamais comprometer o princípio fundamental de que a mentira é 

intrinsecamente má. 

As principais conclusões desta pesquisa reafirmam que, para 

ambos os autores, a mentira não pode ser justificada por nenhuma boa 

intenção ou consequência. A verdade, para eles, ergue-se como um valor 

absoluto, e sua violação através da mendacidade constitui uma profunda 

desordem que afeta a alma do mentiroso, sua relação com o próximo e a 

própria ordem divina. 

Cumpre reiterar que a análise precedente constitui leitura 

específica e historicamente situada — a saber, a leitura agostiniana e 

tomista — dos fenômenos contemporâneos relacionados à verdade e à 

mentira. A complexidade dessas questões contemporâneas ultrapassa, 

necessariamente, os instrumentos analíticos medievais, demandando 

abordagens que incorporem perspectivas filosóficas, sociológicas, 

tecnológicas e epistemológicas desenvolvidas após o século XIII. Esta 

leitura, portanto, não pretende solucionar os dilemas atuais, mas tão 

somente oferecer perspectiva histórica que enriqueça o debate sem 

substitui-lo. 

Apesar da especificidade histórica desta análise, a relevância 

duradoura desses ensinamentos transcende seus contextos originais. Em 

um mundo contemporâneo que se debate com a relativização da verdade, 

a disseminação ubíqua da desinformação e as complexidades intrincadas 

das interações digitais, os arcabouços éticos de Agostinho e Tomás de 

Aquino fornecem um fundamento robusto. Eles nos convidam de forma 

contundente a reafirmar a centralidade intrínseca da verdade para a 

dignidade humana, para o estabelecimento de relações sociais autênticas 

e para a busca do bem comum. A integridade da comunicação, portanto, 

emerge não meramente como uma virtude individual, mas como um pilar 

indispensável para a saúde e o florescimento de qualquer sociedade. 



Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

54                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

Para futuras pesquisas, seria frutífero explorar a recepção e as 

críticas a essa doutrina rigorosa da mentira em períodos posteriores da 

filosofia, como a modernidade e a contemporaneidade, investigando 

como pensadores como Kant, por exemplo, dialogaram com essa 

herança. Além disso, uma análise mais aprofundada das implicações da 

ética da mentira para o direito e a política na era digital poderia oferecer 

novas perspectivas sobre os desafios atuais. A voz de Agostinho e Tomás, 

ecoando através dos séculos, permanece um lembrete contundente de 

que, na perene tensão entre veritas e mendacium, a primazia da verdade 

constitui um imperativo moral inegociável para a construção de uma 

existência humana plena e de uma sociedade justa. 

 

 

REFERÊNCIAS 

AGUSTÍN, San. Contra la Mentira. Traducción de Ramiro Flórez; 

Revisión de Domingo Natal, OSA. Disponível em: 

https://www.augustinus.it/spagnolo/contro_menzogna/index2.htm. 

Acessado em: 20/10/2025. 

AGUSTÍN, San. La Mentira. Traducción de Ramiro Flórez; 

Revisión de Domingo Natal, OSA. Disponível em: 

https://www.augustinus.it/spagnolo/menzogna/index2.htm. Acessado 

em: 20/10/2025. 

AQUINO, S. Tomás de. Suma Teológica: Justiça - Religião - Virtude 

Sociais. Tradução de Carlos-Josaphat Pinto de Oliveira, OP et al. 

São Paulo: Loyola, 2012. (Vol. 6: II Seção da II Parte – Questões 52-

122). 



Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  55 

AQUINO, Sancti Thomae de. Summa Theologiae. Corpus 

Thomisticum. Textum Leoninum Romae, 1897 editum et automato 

translatum a Roberto Busa SJ in taenias magnéticas denuo 

recognovit Enrique Alarcón atque instruxit. Disponível em: 

https://www.corpusthomisticum.org/sth3109.html#43642. Acessado 

em: 20/10/2025. 

AUGUSTINI, S. Aurelii. Contra Mendacium liber unus. PL 40. 

Opera Omnia. Editio Latina. Disponível em: 

https://www.augustinus.it/latino/contro_menzogna/index.htm. 

Acessado em: 20/10/2025. 

AUGUSTINI, S. Aurelii. De Mendacio liber unus. PL 40. Opera 

Omnia. Editio Latina. Disponível em: 

https://www.augustinus.it/latino/menzogna/index.htm. Acessado em: 

20/10/2025. 

AWS, O que é um bot? Site: https://aws.amazon.com/what-

is/bot/. Acessado em 19/11/2025 

BIRD, Otto A. et al. Como ler um artigo da Suma. Tradução de 

Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento et al. São Paulo: Editora 

Madamu, 2023. 

BOURKE, Vernon J. Augustine’s Quest for Wisdom: Life and 

Philosophy of the Bishop of Hippo. Milwaukee: Bruce Publishing 

Company, 1964. 

CALAZANS, Jaqueline de; SILVA, Leila Rodrigues da. O 

priscilianismo nas atas do Concílio de Zaragoza de 380: reflexões 

sobre a construção do campo religioso.  Brathair12, n. 1, p. 45-52, 

2012. 

https://www.augustinus.it/latino/menzogna/index.htm
https://aws.amazon.com/what-is/bot/
https://aws.amazon.com/what-is/bot/


Cristiano R. Campelo 

Rogério da Costa 

56                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025. 

FEEHAN, Thomas D. Augustine on lying and 

deception. Augustinian Studies, v. 19, 1988, p. 131-139. 

FOUCAULT, Michel. A Hermenêutica do Sujeito. Tradução de 

Marcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail. São Paulo: 

Martins Fontes, 2004. 

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso: aula inaugural no 

Collège de France, pronunciada em 2 de dezembro de 1970. 3ª ed. 

Tradução de Laura Fraga de Almeida Sampaio. São Paulo: Edições 

Loyola, 1996. 

FOUCAULT, Michel. Discourse and Truth: the Problematization of 

Parrhesia. 1983. Seis conferências proferidas na Universidade da 

Califórnia em Berkeley. Disponível em: foucault.info/parrhesia. 

Acessado em: 20/11/2025. 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: A vontade de saber. 

13ª ed. Tradução de Maria Thereza da Costa Albuquerque e J. A. 

Guilhon Albuquerque. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1988. 

FREUD, Sigmund. Além do princípio de prazer. Tradução de Renato 

Zwick. Porto Alegre: L&PM Editores, 2016. 

FREUD, Sigmund. Totem e tabu. Tradução de Paulo César de Souza. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

GILSON, Étienne. A Filosofia na Idade Média. Tradução de 

Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

GREGGERSEN, Gabriele. If it's not true, what is it? Saint Augustine 

against the lie. Mirabilia Journal, n. 4, 2004. Disponível 

em: https://www.revistamirabilia.com/issues/mirabilia-04-

https://foucault.info/parrhesia
https://www.revistamirabilia.com/issues/mirabilia-04-2004/article/if-its-not-true-what-it-saint-augustine-against-lie


Veritas Vel Mendacium? 

Uma análise filosófica da mentira na Patrística e na Escolástica 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 1, p. 32-57, 2025.  57 

2004/article/if-its-not-true-what-it-saint-augustine-against-lie. 

Acesso em: 19 nov. 2025. 

KLUXEN, Wolfgang. Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin. 

Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag, 1968. 

MACINTYRE, Alasdair. Whose Justice? Which Rationality? Notre 

Dame: University of Notre Dame Press, 1988. 

MARROU, Henri Irénée. Saint Augustin et la fin de la culture 

antique. Paris: De Boccard, 1958. 

MONDIN, Battista. História da Filosofia. 19ª ed. Trad. Benoni 

Lemos. São Paulo: Paulus, 1997. (Vol. I – Os Filósofos do 

Ocidente). 

NIETZSCHE, Friedrich. Sobre Verdade e Mentira. Trad. Fernando 

de Moraes Barros. São Paulo: Herder, 2007. 

PIEPER, Josef. Guide to Thomas Aquinas. Translated by Richard 

Winston and Clara Winston. New York: Pantheon Books, 1962. 

TORRELL, Jean-Pierre. Iniciación a Tomás de Aquino: Su persona y 

su obra. Traducción de Ana Corzo Santamaría. Navarra: EUNSA, 

2002. 

VERBEKE, Gerard. Augustine and the Problem of Lying. In: 

Augustine and the Problem of Evil. Leuven: Leuven University 

Press, 1999. p. 155-178. 

WEISHEIPL, James A. Friar Thomas D’Aquino: His Life, Thought, 

and Work. Washington, D.C.: The Catholic University of America 

Press, 1983. 

https://www.revistamirabilia.com/issues/mirabilia-04-2004/article/if-its-not-true-what-it-saint-augustine-against-lie

