


Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, 2025.  

 

 

 

 

 

 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO (PUC-SP) 

 

Reitora 

Vidal Serrano Nunes Júnior 

Vice-Reitora 

Carla Reis Longhi 

Pró-reitor de Pós-Graduação 

Celso Fernandes Campilongo 

Coordenador do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

Bruno Loureiro Conte 

Diretora do Centro de Estudos Rousseau do Brasil (CER) 

Maria Constança Peres Pissarra 

 

 

  



 

                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, 2025. 

 

 

 

  

Editores-Chefe 

Maria Constança Peres Pissarra 

Barbara Rodrigues Barbosa 

Alessandro Francisco 

 

Capa 

Antônio Hélio Cabral 

Emanoel dos Santos 

 

Projeto Gráfico e 

Diagramação 

Barbara Rodrigues Barbosa 

Jackson Jhonatan Melo da Silva 

 

Revisão de Texto 

Maria Constança Peres Pissarra 

Djenane L. Coutinho 

 

Normalização 

Barbara Rodrigues Barbosa 

 

Equipe Editorial 

Barbara Rodrigues Barbosa 

Djenane L. Coutinho 

Emanoel dos Santos 

 

Conselho Editorial 

Alain Grosrichard, Université de Genève, 

Suíça 

Carlos Antonio Contreras Guala, 

Universidad de Chile, Chile 

Diogo Sardinha, Centro de Filosofia da 

Universidade de Lisboa (CFUL), Portugal 

Fabio Roberto Lucas, PUC-SP, Brasil 

Helena Essa Reis, UFG, Brasil 

Jonnefer Francisco Barbosa, PUC-SP, 

Brasil 

Jacira De Freitas, UNIFESP, Brasil 

Jeanne Marie Gagnebin, PUC-

SP/UNICAMP, Brasil 

Lucineia Rosa dos Santos, PUC-SP, Brasil 

Maria de Fátima Simões Francisco, USP, 

Brasil 

Maria Graças Souza, USP, Brasil 

Patrice Vermeren, Université Paris 8, 

França 

Sônia Campaner Miguel Ferrari, PUC-SP, 

Brasil 

 



 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, 2025.    

A PoliÉtica, Revista de Ética e Filosofia Política, é uma publicação eletrônica, de 

periodicidade semestral, vinculada ao Centro de Estudos Rousseau do Brasil (CER) da 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Criada a partir da necessidade 

de fortalecer a linha de pesquisa em Filosofia das Ciências Humanas, comum à Graduação 

e à Pós-Graduação em Filosofia da PUC-SP, a revista dedica-se à publicação de artigos 

científicos inéditos na área de Ética e Filosofia Política, difundido trabalhos de 

pesquisadores nacionais e estrangeiros, docentes e discentes de Graduação e Pós-

Graduação, nas áreas de Filosofia, Sociologia, Ciência Política, Antropologia, Direito e 

História, com o objetivo de promover o diálogo entre diferentes campos do saber e 

fomentar o intercâmbio acadêmico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PoliÉtica – Revista de Ética e Filosofia Política - Centro de Estudos Rousseau do Brasil 

(CER)| Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Maria Constança Peres 

Pissarra; Barbara Rodrigues Barbosa; Alessandro Francisco (Editores-Chefes). V.13, N.2 

(2025) – São Paulo: PUC-SP, 2025. ISSN: 2318-3160 



Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, 2025.  

É com grande alegria que apresentamos à comunidade acadêmica 

mais um número da PoliÉtica, Revista de Ética e Filosofia Política (ISSN 

2318-3160). Reunindo contribuições de diferentes tradições teóricas e 

campos de investigação, este volume reafirma o espaço da revista como 

lugar de diálogo qualificado em torno de questões centrais da ética e da 

filosofia política. 

Os artigos aqui publicados expressam a pluralidade de 

perspectivas e objetos que caracterizam a reflexão contemporânea nessas 

áreas, articulando abordagens conceituais, históricas e críticas. Ao colocar 

em interlocução diferentes modos de pensar problemas clássicos e atuais, 

o conjunto dos trabalhos evidencia a vitalidade do debate filosófico e o 

papel da pesquisa acadêmica na compreensão das tensões que atravessam 

a vida social e política. 

Esperamos que este número contribua para o aprofundamento das 

discussões propostas, estimulando novas leituras, pesquisas e diálogos 

entre pesquisadoras e pesquisadores de distintas formações e contextos. 

Desejamos, assim, uma excelente leitura. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maria Constança Peres Pissarra 

Barbara Rodrigues Barbosa 

Alessandro Francisco 

 

Editores 



Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025.  1 

Editorial 
 

 

No fim do século XIX, data a que somos chegados, o espetáculo que se oferece 

a todo o observador refletido é dos mais notáveis. Todas as pessoas instruídas 

concordam em reconhecer que, sob bastantes pontos de vista, este século 

excedeu infinitamente os que o precederam e que resolveu problemas que, na 

sua aurora, pareciam insolúveis. Não somente os progressos foram espantosos 

na ciência teórica, no conhecimento real da natureza, mas além disso, a sua 

maravilhosa aplicação prática na técnica, na indústria, no comércio, etc. – tão 

fecunda em resultados admiráveis – imprimiu à nossa vida intelectual 

moderna, por completo, um caráter absolutamente novo. (Haeckel, s/d, p. 5) 

 

No último ano do século XIX, quando publica Enigmas do 

universo, Ernst Haeckel era um filósofo naturalista de larga consagração. 

É tocante o otimismo com que pinta o seu tempo. Enxerga diante de si um 

“espetáculo notável”, com a resolução de problemas que há cem anos 

“pareciam insolúveis”, perfazendo “progressos espantosos” e “resultados 

admiráveis”: a “vida intelectual moderna” adquiriu “um caráter 

absolutamente novo”. Ainda que guarde ressalvas quanto à “vida moral” 

e às “relações sociais”, em que houve “fraco progresso, ou mesmo 

retrocesso” (ibid.), Haeckel formula com clareza uma opinião de grande 

circulação nos oitocentos: o ineditismo de seu tempo. 

Mais do que procurar encontrar o caráter distintivo e único do 

século XIX em relação a outros tempos, parece mais interessante 

perguntar pelos diferentes sentidos que esse sintagma “século XIX” 

adquiriu entre aqueles e aquelas que buscaram se autodefinir a partir dessa 

inscrição temporal. A própria ideia de século, em textos de filósofos e 

filósofas produzidos nesse espaço de cem anos, variou grandemente. 

Em um exemplo diferente da avaliação de Haeckel sobre as 

maravilhas de seu tempo (para ecoar o título de outra obra sua, As 



 

2                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025. 

maravilhas da vida, também de 1899), Philippe Damiron publica, já em 

1828, uma história da filosofia francesa do século XIX. O que não deixa 

de ser curioso, porque, em um sentido, o século XIX acabara de começar. 

A justificativa para a escrita de sua história da filosofia consiste em 

asseverar que todos os sistemas nos quais se divide o espírito humano se 

encontram representados em três princípios que, por sua vez, se traduzem 

em três escolas filosóficas: a ideia do mundo, do homem e de Deus, 

expressos no materialismo, no espiritualismo ou na teologia (Damiron, 

1828, p. V ss). A invariabilidade dessa tripartição lhe permitiria adiantar-

se à história ainda não transcorrida, propondo a inteligibilidade de seu 

transcurso. 

Um tempo inédito, um tempo sujeito à repetição: o que está claro 

é que “o século XIX” admitiu múltiplas significações. A cronologia ajuda 

pouco a subsumir uma imensidade de sentidos sob uma única 

caracterização. Mesmo a quantidade “cem anos” parece limitada: a 

depender do objeto considerado, para não sermos anacrônicos, será 

necessário restringir ou expandir a duração da ideia de século. Tal como 

faz João Adolfo Hansen ao estudar a representação colonial do século 

XVII, “que dura cerca de duzentos anos, enquanto duram as instituições 

ibéricas da monarquia absolutista” (Hansen, 2023, p. 25). O critério da 

duração deve ser um critério que acompanhe os sentidos das categorias 

que se quer apreender naquele tempo. 

O objetivo deste dossiê é discutir as filosofias do século XIX, 

levando em consideração os múltiplos sentidos que essa inscrição 

temporal pode assumir. Quão diversas possam ter sido, as produções 

filosóficas dos oitocentos passaram por e promoveram profundas 

transformações nesse tipo de saber. 

É nesse momento que surge a profissão de filósofo, quando o 

professor universitário e funcionário do Estado passa a ensinar história da 

filosofia. Ao mesmo tempo, os intelectuais dos nascentes Estados-nações 



 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025.   3 

mobilizam o discurso filosófico para a construção de identidades 

nacionais. Ademais, em um movimento divergente – mas complementar –

, a filosofia assume formas de ruptura (epistêmica e política) em relação a 

compreensões do Estado, da economia e da sociedade, que levaram a 

movimentos políticos responsáveis por moldar não apenas o século XIX, 

mas todo o século XX, chegando mesmo até nós. 

O artigo de Rafael Magdaleno propõe reinterpretar a gênese do 

Código Civil Francês de 1804, complexificando as qualificações 

automáticas de que seria uma continuidade do liberalismo ou do 

individualismo iluminista. A análise centra-se sobre Jean-Étienne-Marie 

Portalis, um dos redatores do documento, de convicção religiosa e 

alinhado aos neomonarquistas. No cruzamento entre filosofia e direito, 

escapa à compreensão teleológica sobre a formação da dogmática jurídica, 

contribuindo para uma visão que desestabiliza o senso-comum sobre os 

efeitos da Revolução Francesa. 

O artigo de Félix Barancy se dedica ao processo de 

institucionalização da filosofia acadêmica francesa. Mais 

especificamente, concentrando-se nos anos de 1810-1820, examina como 

se formaram padrões disciplinares e profissionais definidores da prática 

filosófica na França, que adquiriram uma longa duração. Ao considerar os 

papeis de Pierre Laromiguière, Pierre-Paul Royer-Collard e Joseph-Marie 

Degérando, produz uma reavaliação da importância de Victor Cousin 

como absoluto inaugurador da filosofia na França. O discurso filosófico, 

buscando legitimar-se como científico, procede por empréstimos 

disciplinares das ciências naturais e da psicologia, com o intuito de 

garantir o espaço institucional e político para a história da filosofia. 

O artigo de Hacques Romain investiga os caminhos de construção 

da legitimidade disciplinar da filosofia na França, nos anos de 1850-1860. 

Seu objeto são os debates que se seguiram aos sermões do padre 

Gioacchino Ventura, que prescreviam a subordinação da verdade 



 

4                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025. 

filosófica à verdade religiosa. As disputas entre o filósofo Charles de 

Rémusat e o médico Jacques Lordat revelam dinâmicas de ruptura e 

alianças entre a filosofia, a medicina e a teologia. O espiritualismo 

filosófico e o vitalismo médico, perspectivas inconciliáveis em sua 

pretensão de definir o homem, unem-se na defesa da autonomia da 

filosofia contra a autoridade religiosa. 

O artigo de Douglas Anfra volta-se à Alemanha de fins do século 

XIX, para analisar a relação entre teorias da evolução e pensamento 

político da social-democracia alemã. Interpretando detidamente um cartaz 

comemorativo do Primeiro de Maio de 1897, depreende os elementos que 

articulam o socialismo ao evolucionismo na formulação de uma ideia de 

progresso social, científico e moral da humanidade. Considera não apenas 

que tais deslocamentos semânticos se deram na direção da filosofia e 

teoria científica para a política, mas também na direção inversa, em que a 

apropriação do evolucionismo pelo socialismo contribuiu para a 

ampliação das fronteiras da teoria evolucionista para além da biologia. 

O artigo de Halwaro Freire apresenta a obra do filósofo brasileiro 

Raimundo de Farias Brito, descrevendo-a como uma defesa da metafísica 

diante do positivismo, do monismo e do criticismo de Kant. Na virada do 

século XIX para o XX, Farias Brito teria buscado fazer frente à hegemonia 

de materialismos que cindiam metafísica, ciência e moral. Contrariamente 

a isso, sua proposta de uma filosofia do espírito prevê uma essencial 

articulação entre esses saberes. 

Também sobre a obra filosófica de Farias Brito, o artigo de Júlio 

Canhada propõe uma reflexão sobre os procedimentos discursivos pelos 

quais construiu sua voz autoral filosófica, em um período de fraca 

autonomização do ofício de filósofo. Na passagem do Império para a 

República, discute como se posiciona diante da linhagem filosófica 

brasileira de que proveio, e como apropriou-se de debates da filosofia 

europeia. A autoria filosófica de Farias Brito mantém estreita relação com 



 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025.   5 

a figura de historiador da filosofia, ponto destacado pela recepção 

contemporânea ao autor. Em um cruzamento conflituoso entre várias 

disciplinas, procura construir um caminho que se quer autônomo, cuja 

compreensão, contudo, vai se delineando pelas múltiplas negociações 

feitas no interior de um campo discursivo filosófico ainda muito pouco 

conhecido.  

Tomados conjuntamente, os artigos deste dossiê formam um rico 

quadro sobre a diversidade da filosofia no século XIX. Principalmente, 

fornecem instrumentos para se pensar sobre as relações entre a filosofia e 

outros saberes, em um momento em que as fronteiras disciplinares eram 

mais fluidas. Nesse passado não tão distante, há múltiplos passados que 

foram incorporados e formulados por discursos filosóficos que obedeciam 

a critérios de legitimidade diferentes dos que hoje estão em vigor. Espera-

se que este dossiê possa contribuir para a percepção dessa distância e, por 

conseguinte, estimule novas perspectivas sobre o fazer filosófico e sua 

história.  

 

 

 

São Paulo, 2025. 

 

Júlio Canhada 

UFSCar/Fapesp, Collège International de Philosophie. 

Autor de O discurso e a história: a filosofia no Brasil no 

século XIX (Loyola, 2020) 

 

 

 

 



 

6                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025. 

REFERÊNCIAS 

Haeckel, Ernst. Os enigmas do universo. Porto: Lello & Irmão, s/d. 

Trad. de Jaime Filinto [1ª ed. de 1899]. 

Haeckel, Ernst. Die Welträthsel. Gemeinverständliche Studien über 

monistische Philosophie. Bonn: Emil Strauss, 1899. 

Hansen, João Adolfo. Ler e ver: pressupostos da representação 

colonial. In: Agudezas seiscentistas e outros ensaios. São Paulo: 

Edusp, 2023, Org. de Cilaine Alves Cunha e Mayra Laudanna. 



Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  7 

O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a 

Revolução e a Restauração 
THE FRENCH CIVIL CODE OF 1804 AND ITS DRAFTERS: BETWEEN 

REVOLUTION AND RESTORATION 

Rafael Tubone Magdaleno 

 

 

RESUMO 

Este artigo, versão ampliada de trecho de tese de doutorado defendida na Faculdade de 

Direito da Universidade de São Paulo, no ano de 2023, propõe uma reinterpretação da 

gênese do Código Civil francês de 1804, afastando-se da visão tradicional que o concebe 

como uma expressão linear do liberalismo e individualismo iluminista. Com base nas 

pesquisas de Jean-François Niort e Jean-Louis Halpérin, demonstra-se que o processo de 

codificação foi permeado por ambivalências ideológicas e conflitos políticos do período 

do Consulado. O estudo aprofunda o perfil dos principais redatores, com foco em Jean-

Étienne-Marie Portalis, e argumenta que suas convicções filosófico-religiosas e sua 

filiação à corrente dos "neomonarquistas" ou "neocristãos" (em oposição aos 

"ideólogos") resultaram em um Código com forte viés de estabilização e restauração da 

ordem, e não de afirmação do projeto revolucionário radical. Conclui-se que o Código 

Napoleônico, embora introduzindo elementos de modernidade jurídica, representou uma 

contenção do espírito iluminista extremado, buscando harmonizar a herança 

revolucionária com valores tradicionais de matriz cristã e monárquica. 

Palavras-chave: Código Civil de 1804; Jean-Étienne-Marie Portalis; Neomonarquistas; 

Iluminismo; Filosofia do Direito; 

 

 

 

 

 

 

 

 
 Professor da Universidade Federal do Tocantins - UFT, Tocantins, Palmas, Brasil; 

rafael.tubone@mail.uft.edu.br. http://lattes.cnpq.br/1619434301692463. 

https://orcid.org/ 0000-0001-5362-8633. 



Rafael Tubone Magdaleno 

8                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

ABSTRACT 

This article, an expanded version of a section from a doctoral dissertation defended at 

the Faculty of Law of the University of São Paulo in 2023, proposes a reinterpretation of 

the genesis of the French Civil Code of 1804, moving away from the traditional view that 

conceives it as a linear expression of Enlightenment liberalism and individualism. Based 

on the research of Jean-François Niort and Jean-Louis Halpérin, it demonstrates that the 

codification process was permeated by ideological ambivalences and political conflicts 

during the Consulate period. The study deepens the profile of the main drafters, focusing 

on Jean-Étienne-Marie Portalis, and argues that his philosophical-religious convictions 

and his affiliation with the "neo-monarchist" or "neo-Christian" current (as opposed to 

the "ideologues") resulted in a Code with a strong bias towards stabilization and 

restoration of order, rather than an affirmation of the radical revolutionary project. It 

concludes that the Napoleonic Code, while introducing elements of legal modernity, 

represented a containment of the extreme Enlightenment spirit, seeking to harmonize the 

revolutionary heritage with traditional values of Christian and monarchical origin. 

KEYWORDS: Civil Code of 1804; Jean-Étienne-Marie Portalis; Neo-monarchists; 

Enlightenment;  Philosophy of Law; 

 

 

Introdução 

A interpretação mais amplamente difundida sobre a produção e a 

ideologia do Código Civil francês de 1804, cujo projeto foi apresentado 

ao Conselho de Estado em 21 de janeiro de 1801, sustenta que ele 

constitui uma expressão acabada da racionalidade iluminista, 

individualista e liberal forjada pela Revolução Francesa e seus 

desdobramentos.  Trata-se de uma leitura que compreende o Código 

como fruto de uma “ideologia revolucionária, individualista, liberal e 



O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  9 

antropologicamente favorável”, tal como formulado no pensamento 

iluminista francês e europeu (Niort, 2009, p. 121)1. 

Na literatura em língua portuguesa, tal interpretação encontra-se 

exemplificada em Castanheira Neves, reconhecido jusfilósofo lusitano, 

quando ele afirma que o momento de elaboração das codificações pós-

revolucionárias são a “consagração dos sistemas racionalmente 

construídos pelo jusnaturalismo-moderno-iluminista em positivo-

codificados sistemas legislativos” (Castanheira Neves, 2003, p. 26). 

Uma variação crítica dessa mesma tese é proposta por certas 

vertentes da tradição marxista, segundo as quais o Código Civil 

representaria a consolidação jurídica da révolution bourgeoise, marcada 

pela afirmação do individualismo e da propriedade privada, e 

simultaneamente pelo encerramento do ímpeto transformador da 

Revolução Francesa. Em ambas as abordagens, o Código de 1804 

aparece como instrumento de cristalização do liberalismo burguês. 

Contudo, pesquisas mais recentes, notadamente as de Jean-

François Niort e Jean-Louis Halpérin, têm desafiado tal consenso 

historiográfico2. A partir de uma leitura mais contextual e menos linear, 

tais autores apontam para a complexidade do processo de codificação e 

para as ambivalências ideológicas presentes em sua gênese. 

“A realidade, como sempre, é mais nuançada, pois mais 

complexa”, observa Niort (2009, p. 122), ao propor uma abordagem que 

leve em conta os conflitos de época, a trajetória dos redatores do Código 

e os interesses em jogo durante o Consulado. 

 
1Todas as traduções dos textos estrangeiros citados neste artigo são de responsabilidade 

do autor, salvo indicação em contrário. 
2Seria possível adicionar uma terceira tendência interpretativa, derivada das obras de 

Xavier Martin, que também sugere ter sido o código civil gestado no espírito das luzes e 

da revolução, mas com influências do empirismo de John Locke e Hume, bem como do 

sensualismo de Condillac e sucessores, que produzira uma antropologia filosófica 

pessimista. Para uma análise mais detida, Cf. Niort, 2004. 



Rafael Tubone Magdaleno 

10                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

O presente artigo, versão bastante ampliada de trecho de tese de 

doutorado defendida na Faculdade de Direito da Universidade de São 

Paulo, no ano de 2023, busca, a partir dessa linha crítica, compreender as 

razões pelas quais Niort e Halpérin questionam a leitura tradicional do 

Código Civil como uma obra iluminista e liberal por excelência. 

Para tanto, o texto apresenta, inicial e brevemente, a 

contraposição entre duas correntes intelectuais em disputa naquele 

momento — os ideólogos e os neomonarquistas — para demonstrar 

como a vitória destes últimos resultou em um Código menos 

revolucionário do que tradicionalmente se supõe, orientado mais por um 

projeto de restauração da ordem do que por uma afirmação do novo. Em 

especial, pelo fato dos principais redatores do Código Civil 

enquadrarem-se na segunda das correntes intelectuais expostas. Como 

escreve Halpérin, “a obra jurídica e judiciária dos anos 1800-1810 [...] 

permanece profundamente marcada pelas experiências revolucionárias 

que prepararam-na e pelo clima político do Consulado e do Império” 

(1989, p. 222). 

Em seguida, analisa-se o perfil dos principais redatores do 

Código, destacando o papel central de Jean-Étienne-Marie Portalis 

(1746–1807), cuja formação intelectual e convicções filosófico-

religiosas revela uma filiação ideológica distinta e mais complexa do que 

a afirmação “iluminismo racionalista” poderia levar a supor. Assim, 

embora o Código Napoleônico seja inegavelmente um marco na 

unificação e estatização do direito, esta pesquisa argumenta que sua 

arquitetura ideológica é mais tributária de uma reação restauradora do 

que de um impulso puramente revolucionário, especialmente quando 

analisamos o perfil de seus principais redatores. 

 



O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  11 

1. O período do Consulado em disputa:  “Ideólogos” versus 

Neomonarquistas/Neocristãos 

Un code est à la fois un système et une histoire. 

(Lerminier, 1853, p. 447) 

Durante o período do Consulado (1799-1804), que coincide com 

a gestação do Código Civil francês de 1804, um mesmo objetivo 

animava os distintos projetos sociopolíticos em disputa: a estabilização e 

conservação do regime. Nesse contexto de reação contida, duas correntes 

ideológicas se cristalizaram e se opuseram no seio do debate público. 

Uma delas tornou-se conhecida como corrente dos “ideólogos”. A outra, 

como corrente dos “neomonarquistas” ou “neocristãos”. 

A corrente dos “Ideólogos”, assim chamados pejorativamente 

por Chateaubriand, compunham um grupo diverso de autores e 

personalidades políticas e literárias, que se reuniam em torno do salão 

patrocinado por Madame Helvétius, no cercle d’Auteil. O seu nome 

derivava de um conceito elaborado por um de seus membros, Destutt de 

Tracy: “ideologia”, para ele, seria a “ciência do pensamento e da ação 

[...] o principal fundamento sobre o qual a possibilidade do avanço 

humano poderia ser construída” (Jennings, 2011, p. 52).  Dentre os seus 

mais conhecidos nomes, consta-se Condorcet, Volney, Destutt de Tracy, 

Maine de Biran, Daunou, Garat, Gérando, Guiguené, Cabanis, Bichat, 

Laplace e Lakanal. 

No prefácio de sua obra Eléments d’idéologie, Destutt de Tracy 

esclarece que o seu projeto de elaborar tal ciência se justificava porque 

Só se tem um conhecimento incompleto de um animal, se não se conhecem 

suas faculdades intelectuais. A ideologia é uma parte da zoologia, e é 

sobretudo no homem que essa parte é importante e merece ser aprofundada: 

assim, o eloquente intérprete da natureza, Buffon, teria considerado não ter 



Rafael Tubone Magdaleno 

12                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

completado sua história do homem, se não tivesse ao menos tentado 

descrever sua faculdade de pensar (2025, préface). 

O projeto da “ideologia” implicava, portanto, uma radical crítica 

da crença religiosa e da especulação metafísica, fontes permanentes de 

obscurantismo, que impediam o desenvolvimento das capacidades dos 

seres humanos. Conforme Niort, “politicamente, eles se apresentavam 

como defensores da Revolução e são republicanos, ainda que moderados, 

mais próximos do elitismo girondino que do igualitarismo jacobino [...]” 

(Niort, 2009, p. 125).  A matriz do pensamento do grupo dos “ideólogos” 

era sensualista, isto é, acreditavam que os conhecimentos humanos 

provinham das sensações e dos sentidos, e materialista. Locke, ao menos 

para Destutt de Tracy, teria sido “o primeiro dos homens que tentou 

observar e descrever a inteligência humana como se observa e descreve 

uma propriedade de um mineral ou de um vegetal”. Condillac, por sua 

vez, quem “realmente criou a ideologia” ao ampliar o número das 

observações lockeanas (Destutt De Tracy, 1800-1815, p. 10).  

Racionalistas em busca de um governo estável, os ideólogos defendiam o 

legado revolucionário com um intuito puramente utilitário (Jennings, 

2011, p. 52).   

Como escreve Niort, eram tais autores 

Racionalistas, defensores da ciência e do progresso humano, 

político, social e econômico, críticos da religião, anticlericais, 

eles se apresentam, portanto, como os herdeiros do pensamento 

Iluminista, da "burguesia voltairiana" e do espírito 

revolucionário e republicano (2009, p. 126) 

Contrapondo-se aos ideólogos e ao que identificam como 

“espírito jacobino”, um grupo de autores e políticos, temerosos das 

perigosas derivações violentas da década revolucionária anterior, 

organizaram-se em torno de publicações como o Mercure de France e le 



O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  13 

Journal des débats, e de instituições de ensino como a Académie de 

Législation. Esses autores, “preferindo de longe a monarquia à república, 

a tradição à inovação, a religião à irreligião, a ordem e a hierarquia social 

à liberdade política ou à democracia” (Niort, 2009, p. 127),  eram em sua 

maioria antigos monarquistas que, após a anistia dada por Napoleão 

Bonaparte, puderam retornar à sua França natal. 

Contrarrevolucionários moderados — ao contrário dos radicais 

— aliaram-se ao projeto bonapartista. Esses autores rejeitavam a 

legislação revolucionária de cunho igualitário e, do ponto de vista 

filosófico, eram espiritualistas e cristãos. Opondo-se à ideia de 

aperfeiçoamento moral por meio da política e da razão, tal como 

defendida pelos ideólogos, sustentavam que qualquer progresso moral 

pertence exclusivamente à esfera religiosa — ou seja, é matéria de fé e 

de lei natural. Esse grupo foi chamado de “neomonarquista” ou 

“neocristão”. Dentre seus membros mais conhecidos, tem-se Louis de 

Fontanes, Royer Collard, Bonald, Chateaubriand, Fievée, Molé, 

Geoffroy, Barbé-Marbois, Mathieu-Dumas, Siméon, Muraire, Pastouret, 

Jean-Étienne-Marie-Portalis, entre outros. 3 

Se perguntássemos a qualquer estudante de Direito habituado à 

narrativa tradicional sobre a história do Código Civil napoleônico a qual 

das correntes pertenciam os redatores do Código de 1804, é provável que 

a maioria os associasse ao primeiro grupo. No entanto, os quatro 

comissários encarregados da redação do Código foram, de fato, membros 

ativos do grupo dos chamados “neomonarquistas” ou “neocristãos”, e 

não dos “ideólogos” ou de um suposto iluminismo de terceira geração 

(NIORT, 2009, p. 128). A escolha de tais comissários por Napoleão 

Bonaparte reflete o contexto político do Consulado, período marcado 

 
3 Importante notar que alguns desses autores tinham pertencido à corrente dos 

“Vichyanos” no período do Diretório. Dentre eles, Mathieu Dumas e Portalis. 



Rafael Tubone Magdaleno 

14                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

pela cristalização restauradora dos ideais revolucionários e pela 

reconstrução das instituições nacionais — um momento voltado à 

conclusão do ciclo revolucionário iniciado em 1789. Era precisa terminar 

a revolução francesa. 

Como escrevem Fréderic Audren e Jean-Louis Halpérin, se o 

código civil pode ser dito revolucionário foi por ter promovido uma 

revolução cultural “na medida em que ele associa a unificação nacional, 

a estatização do direito e uma vontade de estabilizar as novas relações 

sociais nascidas da revolução” (Audren; Halpérin, 2013, p. 15). O 

Código emerge, assim, como um instrumento ambíguo: busca, de um 

lado, adaptar-se à necessidade de estabilização deste período histórico e, 

de outro, busca impor uma nova racionalidade estatal — característica do 

período pós-revolucionário. 

 

2. O perfil ideológico dos comissários-redatores: a centralidade 

de Jean-Étienne-Marie Portalis 

No exercício da função de elaboradores do Código Civil, os 

comissários-redatores do código civil de 1804 desempenharam papel 

fundamental. Conhecê-los permite compreender o “espírito” que 

orientou a produção do referido diploma legal. O mais relevante entre 

eles foi Portalis4, a quem me dedicarei nas linhas seguintes. Em seguida, 

apresento brevemente, em razão da limitação de espaço, um breve 

escorço biográfico dos demais comissários. 

 
4 Na sua análise do “espírito do código civil”, Niort afirma que, para compreendê-lo, é 

necessário debruçar-se intensamente sobre Portalis, “tant il apparaît à bien des égards 

comme l’âme du code” (2009, p. 124). Concordo com a assertiva e, por isso, adoto a 

sugestão de Niort. 



O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  15 

Jean-Étienne-Marie Portalis nasceu em 1756, na comuna de Le 

Beausset, ao sul da França e faleceu em 1807, na cidade de Paris. A sua 

família, de origem italiana, tinha criado raízes na Provence desde o 

século XV. Seu pai se chamava Étienne Portalis e era notário real na 

região de Le Beausset. Sua mãe tinha o nome de Marie-Magdeleine 

David. Educado pelos avós maternos, depois na escola de Oratória de 

Toulon, por fim em Marseille, Portalis recebeu uma educação eclética, 

alimentada de escritos teológicos e iluministas5. 

Em 1762, Portalis começa seus estudos na Faculdade de Direito 

em Aix (Delplanque, 2015, p. 829). Já em 1763, publica sua primeira 

obra, um opúsculo sobre o Emílio de Rousseau, intitulado Observations 

sur un ouvrage intitulé Émile ou de l’Éducation. Nesse opúsculo, 

Portalis critica fortemente Rousseau pela tentativa de criação de um 

“sistema monstruoso”, que seria responsável por promover “a irreligião 

reduzida em regras e em princípios” (Portalis apud Niort, 2009, p. 128). 

No ano de 1765, Portalis se inscreve no barreau d’avocats de 

Aix onde adquire renome como advogado e participa de grandes casos 

(como o da separação Condessa de Mirabeau). Cerca de trinta anos 

depois, Portalis se torna deputado no Conseil des anciens, criado pela 

constituição de 1795, e um ano depois se torna presidente deste 

conselho. Já nessa época, participa de grandes debates jurídicos no papel 

de legislador, período denominado de “sua primeira carreira de 

legislador” (Delplanque, 2015, p. 230). 

Em 1797, ano do golpe do Diretório, Portalis é proscrito e se 

exila na região da Holsácia, onde se dedica a escrever a sua grande obra 

 
5 Era um assíduo leitor de Rousseau e Montesquieu. 



Rafael Tubone Magdaleno 

16                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

filosófica De l’usage et de l’abus de l'esprit philosophique durant le 

XVIII siècle6. 

O objetivo dessa obra era justamente denunciar o “espírito 

filosófico” que produzira, segundo ele, os desvios e abusos 

revolucionários vivenciados no período da revolução. Para Portalis, 

“toda doutrina é falsa, se ela não reúne por sua vez Deus, o homem e a 

sociedade” (Portalis apud Niort, 2005, p. 107). Isto é, Portalis denuncia o 

espírito das luzes, espírito que ele identifica com um ferrenho combate 

contra a religião, a fé, a ordem e a razão natural. Também aponta o 

grande perigo existente quando esse espírito se democratiza em excesso 

e passa a ser promovido por “sofistas”, por uma “grande massa de 

homens que não são senão semicivilizados e que, por falta de educação 

ou por uma educação negligenciada, não estão nem um pouco no nível 

de seus contemporâneos em suas qualidades sociais” (Portalis apud 

Niort, 2009, p. 134). 

Dentre os seus alvos, encontra-se Immanuel Kant, o filósofo de 

Königsberg, especialmente no que tange à sua epistemologia. Portalis 

aparenta ter visto Kant como alguém que "decretava" verdades 

 
6 Diga-se de passagem que, nesse texto, Portalis é muito crítico a Kant e dele 

discorda frontalmente no que diz respeito à epistemologia. Lê-se, por exemplo, 

“[...] Je conviens, dit Emm. Kant, que tout cela peut être; mais il faudroit que 

l'expérience concourût avec nos raisonnements à priori pour constater que tout 

cela est: or, l'expérience ne nous découvre que de simples modifications qui 

peuvent très-bien n'être que les métamorphoses de la nature. Néanmoins, dans 

l'opinion où paroît être ce philosophe que les vérités de l'existence de Dieu, de la 

spiritualité et del'immortalité de l'âme, sont utiles au genre humain, il ne les 

établit point en philosophe, mais en législateur: il les décrète. Je soutiens au 

contraire que les vérités de l'existence de Dieu, de la spiritualité et de 

l'immortalité de l'âme, sont des vérités philosophiques, c'est-à-dire des vérités 

constatées par des preuves proprement dites. Exactement parlant, rien de ce qui 

est ne peut être connuni prouvé a priori” (Portalis, 1827a, p. 194). 



O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  17 

metafísicas sem o devido fundamento empírico/filosófico e, assim, 

reforçava o "espírito filosófico" que ele tanto combatia, bem como o 

concebia como um mero repetidor de doutrinas antigas. 

Segundo o autor: 

Não vejo o que as concepções puras e as ideias a priori, que esse filósofo 

admite e coloca fora do círculo de todos os nossos conhecimentos 

experimentais ou adquiridos, têm de mais verdadeiro, mais razoável ou mais 

novo do que os exemplares ou protótipos de Platão, as ideias inatas de 

Descartes, ou a visão em Deus de Malebranche. Por que reproduzir sistemas 

já gastos, anunciando-os com tanta pretensão, como se fossem revelar aos 

homens verdades até então ocultas à sua razão? (Portalis, 1827a, p. 92) 

 

(...) na opinião em que parece estar esse filósofo — de que as verdades sobre 

a existência de Deus, da espiritualidade e da imortalidade da alma são úteis 

ao gênero humano — ele não as estabelece como filósofo, mas como 

legislador: ele as decreta. 

Eu sustento, ao contrário, que as verdades da existência de Deus, da 

espiritualidade e da imortalidade da alma são verdades filosóficas, isto é, 

verdades constatadas por provas propriamente ditas. Exatamente falando, 

nada do que é pode ser conhecido ou provado a priori (Portalis, 1827a, p. 

194). 

Portalis, portanto, era um contrarrevolucionário de tipo especial, 

um contrarrevolucionário que não era hostil a todas as reformas operadas 

pela Revolução. Empirista7, sua filosofia era uma filosofia moderna, que 

afirmava serem as sensações a matriz originária e última do 

conhecimento, mas ao mesmo tempo rigidamente cristã ao sustentar uma 

 
7 “Partamos sempre desses fatos, ou seja, partamos sempre da experiência, e jamais... (1) 

A consciência do verdadeiro não é um repositório de ideias a priori, mas a faculdade de 

perceber e sentir aquilo que está além. Eis toda a filosofia, eis todo o código da razão 

humana. É porque a experiência não é constantemente respeitada que existem idealistas, 

pirrônicos, kantianos: o erro de todos esses homens vem unicamente de não 

reconhecerem nenhum fato positivo, e de exigirem sobretudo provas(...) (Portalis, 1827a, 

p. 320). 



Rafael Tubone Magdaleno 

18                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

posição jusnaturalista teológica: a lei natural de origem divina, que pela 

razão e pelo sentimento se revelaria aos homens. 

Como escreve Portalis, “o direito é a razão universal, a suprema 

razão fundada sobre a natureza mesma das coisas. As leis não devem ser 

senão o direito reduzido em regras positivas, em preceitos particulares” 

(Portalis, 2004, p. 24). 

Em toda a sua obra, ele fará referência à natureza e ao direito 

natural (Long; Monier, 2017, p. 83). As referências ao legislador como 

um sacerdote em seu Discurso Preliminar ao primeiro projeto do código 

civil :“As leis não são atos puros de poder; são atos de sabedoria, de 

justiça e de razão. O legislador exerce menos uma autoridade do que um 

sacerdócio”; bem como a referência a uma lei superior, que não se pode 

violar impunemente: 

(...) que há coisas que não foram feitas por mãos humanas, e que acima de 

todas as leis escritas existe uma lei natural, emanada da justiça eterna, que 

não se pode violar impunemente, que ordena aos indivíduos e às nações, aos 

súditos e aos reis, e da qual os diversos legisladores não são — e não podem 

ser — senão fiéis e respeitosos intérpretes (Portalis, 1827b, p. 94) 

Parte de sua crítica à Revolução confundia-se com a sua crítica 

aos teóricos do pacto social, que sustentavam 

a hipótese de um pretenso pacto social, ou um estado pretenso de natureza, 

que nunca existiu. Infelizmente, a jurisprudência tem seus sistemas como a 

filosofia, e ela tem seus tempos fabulosos como a história; mas os bons 

espíritos afastam as hipóteses e os sistemas; eles não despontam após a 

sombra quando podem conter a realidade. A sociedade não é um pacto, mas 

um fato (Portalis apud Niort, 2009, p. 136). 

Em 1799, Portalis retorna do exílio e logo torna-se um partidário 

do regime napoleônico. Lebrun, um dos cônsules, apresenta-o a 

Napoleão, quem o nomeia em 12 de outubro de 1800 um dos membros 



O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  19 

da comissão responsável pela redação do projeto de código civil. É o seu 

membro mais importante. 

Juridicamente, portanto, as ideias de Portalis também possuíam o 

ecletismo exposto em sua filosofia, que combinava ao mesmo tempo 

uma preocupação em evitar toda ruptura brutal com o passado jurídico e 

legislativo, ao mesmo tempo que intencionava inserir alguns elementos 

modernizantes e reformadores no código civil que estava redigindo. 

O código civil de Portalis, assim, de forma alguma era um 

código revolucionário. Pelo contrário. Em trecho retomado textualmente 

de sua obra De l’usage et de l’abus de l'esprit philosophique durant le 

XVIII siècle, o autor caracteriza a revolução como “uma conquista” 

Portalis, 2004, p. 12) e o espírito revolucionário como “o desejo exaltado 

de sacrificar violentamente todos os direitos a um objetivo político, e de 

não admitir outra consideração que não seja a de um misterioso e 

variável interesse do Estado” (Portalis, 2004, p. 14). 

Compreende-se, portanto, porque Lucien Jaume pode escrever 

que “o Código Civil de forma alguma pode ser confundido com o 

espírito revolucionário” (Jaume, p. 187). O código pretendia apenas 

reformar e conservar os elementos sociais mais importantes do Estado 

francês – que seriam reflexos da ordem natural (Niort, 2009, p. 140). 

Dito pelo próprio autor: 

[...] Não se buscou, na nova legislação, introduzir novidades perigosas. 

Conservou-se das leis antigas tudo o que se podia conciliar com a ordem 

presente das coisas [...] pôs-se sábias regras para o governo das famílias; foi 

restabelecida a magistratura dos pais, relembrou-se todas as formas que 

podiam garantir a submissão das crianças [...] velou-se pela manutenção da 

boa moral (Portalis apud Niort, 2009, p. 140)8. 

 
8 “[...] On n’a pas cherché, dans la nouvelle législation, à introduire de 

nouveautés dangereuses, On a conservé des lois anciennes, tout ce qui pouvait 

se concilier avec l’ordre présent des choses [...] on a posé des sages règles pour 



Rafael Tubone Magdaleno 

20                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

O autor de Beausset também foi um grande crítico dos Direitos 

do Homem e do Cidadão consagrados na famosa declaração de 1789. Ele 

chama os seus autores e apoiadores de homens sem talento, de sofistas: 

Quando entre nós os acontecimentos foram suficientemente infelizes para dar 

a tais homens a esperança de ascensão, viu-se alguns personagens sem 

talento, sem visão e até então ignorados ou desprezados, trabalharem para 

desencaminhar a multidão, lisonjeando-a com todas as falsas doutrinas que os 

sofistas haviam há muito tempo disseminado entre o público, e que, desde o 

início da Revolução, haviam sido consignadas em uma declaração solene 

conhecida pelo nome de Declaração de Direitos. Viram-se pequenos 

agitadores, sem outro mérito senão o de propagar algumas ideias exageradas 

de liberdade e de igualdade, usurparem grande poder; preparavam seu 

despotismo pregando a insubordinação e a revolta; embriagavam o povo com 

sua soberania para, um dia, exercê-la inteiramente em nome do povo 

(Portalis, 1827b, p. 491). 

Segundo ele, tais agitadores brandiam princípios de liberdade e 

igualdade que eram contrários à natureza. No que diz respeito à 

igualdade, Portalis ressaltava que era, pelo contrário, a desigualdade que 

compunha “o quadro da vida”, e que não seja dita algo distinto disso: 

E que não se diga que a boa moral e as boas leis só podem ter como base 

sólida o princípio de uma igualdade absoluta entre os homens. As mais santas 

máximas da moral — aquelas que recomendam a caridade, a piedade, a 

indulgência, a moderação — evidentemente supõem que a situação dos 

homens entre si é bem diferente, e que não é dado a todos alcançar o mesmo 

grau de prosperidade e de perfeição. Todas as virtudes cuja semente foi 

lançada no coração humano têm por objetivo suavizar e compensar as 

desigualdades que compõem o quadro da vida (Portalis, 1827b, p. 353). 

No que diz respeito à liberdade, por sua vez, o autor considerava 

que ela só poderia ser dita um “efeito de uma sábia composição entre as 

 
le gouvernment des familles; on a rétabli la magistrature des pères, on a rappelé 

toutes les formes qui pouvaient garantir la soumission des enfants [...]; on a 

veillé sur le maintien des bonnes moeurs.” 



O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  21 

vontades particulares, os poderes individuais e a segurança comum” 

(Portalis, 1827b, p. 337). 

Portalis, enfim, expressava nas suas convicções filosóficas e 

jurídicas, que tornaram-se obra prática e codificada, a intenção de 

finalizar, encerrar, fixar a revolução, corrigindo-a e retomando alguns 

elementos anteriores à a ela nos pontos em que havia sido por demais 

revolucionária (no sentido novo atribuído a tal termo), como ele próprio 

afirma: “se conservarmos o hábito de fazer revoluções, nada jamais 

poderá se estabelecer, e nossos decretos não passarão de pilares 

flutuantes no meio de um mar tempestuoso” (Portalis apud Long; 

Monier, 2017, p. 29) 

Após este exame mais detido da figura de Portalis — 

indiscutivelmente o principal artífice intelectual do projeto codificador 

—, é necessário voltar o olhar, ainda que brevemente, para os demais 

membros da comissão redatora do Código Civil de 1804. Embora 

nenhum deles tenha alcançado o mesmo grau de influência filosófica e 

jurídica que Portalis, todos compartilharam, em maior ou menor medida, 

uma orientação contrarrevolucionária marcada por elementos do 

pensamento neomonárquico e neocristão, deixando suas marcas no texto 

final do código. A seguir, apresento um escorço biográfico e intelectual 

desses comissários. 

Félix-Julien-Jean Bigot de Préameneu, colega e amigo de 

Portalis, um reformista de passado radicalmente monarquista, é o 

segundo dos comissários responsáveis pela elaboração do código civil de 

1804. 

Nascido em 1847, era um membro da nobreza togada do Antigo 

Regime. De pensamento político político-filosófico semelhante a 

Portalis, após o falecimento desse último, tomará o seu lugar ao lado e 

em apoio a Napoleão Bonaparte. Antes de tornar-se membro da comissão 

redatora do código civil, Bigot de Préameneu tinha sido magistrado em 



Rafael Tubone Magdaleno 

22                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

Paris em 1790 e, depois, membro do poder legislativo revolucionário nos 

anos pré-Terror; sempre defendendo a monarquia dos Bourbon. Foi preso 

durante os anos jacobinos e liberado após o período do Termidor. 

Sob o diretório, retornará às funções judiciárias e terá uma 

ascensão meteórica: em 1799, é nomeado ao Instituto de França, em 

1800 torna-se comissário governamental no Tribunal de cassação (esfera 

recursal final do sistema judiciário francês da época) e, enfim, é 

nomeado comissário-redator do Código Civil. 

Se é Portalis quem apresenta a exposição de motivos do código 

diante das assembleias consulares, será Bigot de Préameneu quem 

apresentaria o projeto diante da assembleia do Conselho de Estado 

(Niort, 2009, p. 143). Nessa apresentação, fica bastante claro o 

“pessimismo antropológico” e o “empirismo metodológico” que o 

caracteriza, quando diz que “seria desconhecer a fraqueza vinculada à 

humanidade, se supusermos que essa obra [o código] não seja suscetível 

de nenhum melhoramento” (De Préameneu apud Niort, 2009, p. 9. 

Os dois outros comissários–redatores foram François-Denis 

Tronchet e Jacques de Maleville. Diferentemente dos dois anteriores, não 

foram apoiadores de primeira hora e fiéis do Diretório e do governo 

Bonaparte. Mas, também eles, se inserem na mesma corrente 

contrarrevolucionária matizada dos “neomonarquistas”. 

François-Denis Tronchet nasceu em Paris, no ano de 1726, filho 

de um procurador parlamentar. Estudou na faculdade de Direito de Paris, 

mesma cidade onde ingressa na Ordem dos Advogados em 1745, mas 

rapidamente abandona a carreira em virtude de uma “voz sem timbre e 

velada” (Halpérin, 2015, p. 981). 

 
9 “ [...] ce serait méconnaitre la faiblesse attachée à l’humanité, si on supposait 

que cet ouvrage ne sera suscetible d’aucune amélioration”. 



O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  23 

Durante a revolução, foi deputado do terceiro estado nos Estados 

Gerais convocados pelo monarca Luís XVI. Eleito presidente da 

Assembleia em 1791, participou intensamente dos diversos embates 

jurídicos de sua época: a abolição dos direitos feudais, a instauração da 

igualdade na partilha sucessorial, entre outros. Durante o período do 

terror, permanece escondido por temer que pudesse sofrer consequências 

severas, após esse período, durante o Termidor, é eleito pelo Senado juiz 

na corte de cassação, instituição da qual se torna presidente logo depois. 

Em agosto de 1800, Napoleão Bonaparte nomeia-o como comissário-

redator do código civil. 

Na comissão, sustentou posições “tradicionalistas”, podendo até 

mesmo aparecer como “o símbolo de um retorno ao antigo direito – 

particularmente aos costumes de Paris – e de um reforço da ordem 

familiar em torno da figura de um patriarca” (Halpérin, 2015, p. 982), 

posições tradicionalistas tais quais a defesa da interpretação jurídica 

frente a um legicentrismo extremado (Niort, 2009, p. 144). Apesar de um 

ser um contrarrevolucionário moderado, Tronchet conhecia o debate da 

Escola do Direito Natural moderna, o código prussiano de 1794 e 

conseguia mobilizar fatos sociológicos em seus posicionamentos; foi, 

portanto, um “símbolo da passagem do círculo influente do barreau 

parisiense do fim do século  ao novo mundo das assembleias 

legiferantes” (Halpérin, 2015, p. 982). O antigo juiz da corte de cassação 

falece em 1806. 

Jacques de Maleville, por sua vez, nasceu em Domme, no ano de 

1741 e faleceu na mesma cidade em 1824. Desde os seus 17 anos, 

trabalha em Bordeaux junto a Maître Dudon, advogado geral do 

parlamento local, o que facilita o seu ingresso na Faculdade de Direito de 

Bordeaux. Jacques de Maleville começa a tomar proeminência na vida 

pública francesa em 1789, quando redige alguns Cahiers de Doléances, 



Rafael Tubone Magdaleno 

24                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

um registro de petições e queixas da população da época, além de 

auxiliar na criação do departamento da Dordogne, no sul da França. 

Eleito deputado nos Estados Gerais, depois vice-presidente do 

diretório da Dordogne, torna-se membro do Tribunal de de Cassação em 

1791. Malleville “era sem nenhuma dúvida o mais contrarrevolucionário 

dos quatro comissários-redatores” (Niort, 2009, p. 144)10; responsável 

pelo Livro II do código, que versava sobre os bens e as diferentes formas 

de modificação da propriedade ,“muito conservador para romper 

brutalmente com o passado [...] ele escolhe tomar como guia o direito 

romano” (Guyon, 2015, p. 691). 

Enfim, como escreve Niort, “a escolha desses homens para 

preparar o código civil é reveladora da vontade política real de 

Bonaparte” (Niort, 2009, p. 147). Nesse momento também se aclara a 

incorreção manifesta de afirmar que o código civil nasceu das penas do 

iluminismo kantiano, dado que todos os responsáveis por sua elaboração 

não se situam no mesmo campo, nem político, nem filosófico. 

Halpérin sintetiza de forma bastante didática o grau de 

autonomia do texto do código em relação aos seus codificadores. Isto é, 

se os codificadores são pessimistas, mecanicistas comportamentais, se o 

código civil não reflete o triunfo do individualismo liberal, ainda assim 

ele “permanecia portador de uma herança revolucionária” em sua 

igualdade formal, na manutenção do casamento civil e na justificação do 

divórcio (Halpérin, 1996, p. 23). 

O “código civil dos franceses”, por fim, é promulgado no dia 21 

de março de 1804 (lei do 30 Ventôse ano XII), reunindo trinta e seis leis 

votadas dentre março de 1803 a março de 1804 (Halpérin, 2001, p. 15). 

 

 
10 “était sans aucun doute le plus contre-révolutionnaire des quatre comissaires-

rédacteurs”. 



O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  25 

Conclusão 

A análise crítica da gênese do Código Civil francês de 1804 

revela um cenário mais complexo do que aquele oferecido pelas 

interpretações clássicas que o filiam diretamente ao ideário iluminista ou 

o associam linearmente ao projeto burguês revolucionário. O exame das 

teses de Jean-François Niort e Jean-Louis Halpérin, aliado à investigação 

do perfil intelectual e político dos redatores do Código — especialmente 

Jean-Étienne-Marie Portalis — permite evidenciar que o processo de 

codificação foi, em grande medida, marcado por uma reação ao 

radicalismo revolucionário e à racionalidade extremada dos ideólogos. 

O Código Napoleônico, ao invés de expressar pura e 

simplesmente uma culminação do Iluminismo jurídico, encarna uma 

tentativa de estabilização institucional e de reintegração dos valores 

tradicionais — especialmente os de matriz cristã e monárquica — no 

novo contexto estatal pós-revolucionário. 

Os redatores do Código Civil, oriundos do círculo dos chamados 

“neomonarquistas” ou “neocristãos”, tinham em comum uma filosofia 

jurídica que se ancorava tanto na prudência legislativa quanto numa 

concepção espiritualista e teleológica do direito. Em Portalis, 

particularmente, encontramos uma crítica robusta ao “espírito filosófico” 

do século XVIII, por considerá-lo dissolvente das estruturas sociais 

fundadas na fé, na ordem e na razão prática. Sua obra e atuação como 

comissário revelam um modelo de codificação que se propõe não apenas 

a racionalizar o direito civil francês, mas a recompor uma identidade 

jurídica nacional em consonância com valores permanentes e superiores, 

como a ideia de uma lei natural de origem divina. 

A partir dessa perspectiva, o Código Civil francês de 1804 

emerge não como o triunfo unívoco do Iluminismo liberal, mas como 



Rafael Tubone Magdaleno 

26                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

uma expressão complexa e multifacetada de um período de transição e 

de profunda disputa ideológica, surge menos como um produto da 

ruptura e mais como uma construção de transição, situada entre a 

memória revolucionária e o desejo de ordenamento estável. Ao mesmo 

tempo em que absorve certos elementos da modernidade jurídica — 

como a centralização normativa, a unificação do direito e a clareza 

legislativa — ele incorpora uma contenção do projeto iluminista em sua 

vertente radical, propondo um retorno moderado à tradição. Além disso, 

como exposto ele é produzido como uma reação “conservadora” e 

“neocristã” aos excessos revolucionários, moldado pelas visões de 

Portalis e seus pares. Sua “modernidade” reside em sua forma , mas seu 

“espírito” e grande parte de seu conteúdo reflete uma cautela em relação 

aos excessos atribuídos às luzes identificadas ao jacobinismo, bem como 

um esforço para restabelecer a ordem social e moral a partir de valores 

tradicionais e de um jusnaturalismo de matriz teológica. 

 Essa leitura mais matizada da codificação napoleônica nos 

obriga a repensar os vínculos entre direito, política e ideologia, 

recusando dicotomias simplificadoras. Afinal, compreender o Código 

Civil francês em sua densidade histórica, filosófica e institucional é 

reconhecer que sua elaboração foi resultado de um contexto complexo e 

disputado, no qual se entrelaçam permanência e mudança, crítica e 

conservação, revolução e restauração. 

Ao deslocar o foco de uma leitura ideológica unívoca para uma 

genealogia mais ampla e contraditória, abre-se o caminho para 

investigações futuras sobre a forma de atuação dos debates político-

ideológicos na produção dos atos normativos e da dogmática jurídica 

estabelecida a partir de então. É primordial desafiar a ideia de uma 

linearidade progressiva na construção dos direitos modernos, ao 

evidenciar como projetos de estabilização social podem incorporar 

elementos aparentemente opostos aos ideais revolucionários, pois assim 



O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  27 

recusamos as teleologias justificadoras em proveito de um exercício 

compreensivo que evidencia searas - teóricas e políticas - que ainda 

aguardam por serem abertas. 

 

REFERÊNCIAS 

AUDREN, Fréderic; HALPÉRIN, Jean-Louis. La Culture Juridique 

Française: entre mythes et réalités, XIX-XX siècles. Paris: CNRS 

éditions, 2013. 

CASTANHEIRA NEVES, António. A crise actual da Filosofia do 

Direito no contexto da crise global da Filosofia: tópicos para a 

possibilidade de uma reflexiva reabilitação. Coimbra: Coimbra, 

2003. 

DELPLANQUE, C. Portalis, Jean-Étienne Marie. In: ARABEYRE, 

Patrick; HALPÉRIN, Jean-Louis; KRYNEN, Jacques (dir.). 

Dictionnaire historique des juristes français XII – XX siècle. Paris: 

PUF, 2015. 

DESTUTT DE TRACY, Antoine-Louis-Claude. Éléments 

d'idéologie. Partie 1 / par le citoyen Destutt-Tracy. 1800-1815. 

Disponível em: 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k41799v.texteImage#. Acesso 

em: 11 jun. 2025. 

EWALD, François. Naissance du Code Civil. Paris: Flammarion, 

1989. 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k41799v.texteImage
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k41799v.texteImage


Rafael Tubone Magdaleno 

28                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 

GUYON, G. D.; MALEVILLE, Jacques de. In: ARABEYRE, P.; 

HALPÉRIN, J.-L.; KRYNEN, J. (dir.). Dictionnaire Historique des 

juristes français XII-XX siècle. Paris: PUF, 2015. 

HALPÉRIN, J.-L. Exegese (escola). In: DICIONÁRIO da Cultura 

Jurídica. São Paulo: Editora Martins Fontes, 2012. 

HALPÉRIN, J.-L. Histoire du droit privé français depuis 1804. 

Paris: PUF, 2001; 

HALPÉRIN, J.-L. L'Empire hérite et lègue. In: BOUCHER, 

Philippe; ARPAILLANGE, Pierre (dir.). La Révolution de la Justice: 

des lois du roi au droit moderne. Paris: Éditions Jean-Pierre de 

Monza, 1989. 

JAUME, Lucien. Terminer la Révolution par le Code civil? Histoire 

de la Justice, [s. l.], n. 19, p. 183-202, 2009. Disponível em: 

https://droit.cairn.info/revue-histoire-de-la-justice-2009-1-page-

183?lang=fr. Acesso em: 12 jun. 2025. 

JENNINGS, Jeremy. Paper for Workshop 2: 'The History of Political 

Concepts'. ECPR Joint Sessions, Copenhagen, 14-19 April 2000. 

JENNINGS, Jeremy. Revolution and the Republic: a history of 

Political Thought in France since the Eighteenth Century. New York: 

Cambridge Press, 2011. 

LERMINIER, Eugène. Philosophie du droit. Paris: Librairie de 

Guillaumin et Cie, 1853. 

LONG, Marceau; MONIER, Jean-Claude. Portalis:l'Esprit de 

Justice. Paris: Michelon, 1997. 

https://www.google.com/search?q=https://droit.cairn.info/revue-histoire-de-la-justice-2009-1-page-183%3Flang%3Dfr
https://www.google.com/search?q=https://droit.cairn.info/revue-histoire-de-la-justice-2009-1-page-183%3Flang%3Dfr


O Código Civil francês de 1804 e os seus redatores: entre a Revolução e a 

Restauração 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.  29 

NIORT, Jean-François. Homo Civilis. Tome I et II : Contribution à 

l’histoire du Code civil français (1804-1965). Aix-en-Provence: 

Presses universitaires d’Aix-Marseille, 2004. Disponível em: 

http://books.openedition.org/puam/414. Acesso em: 2 jan. 2023. 

NIORT, Jean-François. Les Portalis et l’esprit du XIX siècle. Droits, 

p. 93-118, 2005/2. Disponível em: https://www.cairn.info/revue-

droits-2005-2-page-93.htm. Acesso em: 2 jan. 2022. 

NIORT, Jean-François. Retour sur “l’esprit” du Code Civil des 

Français. Histoire de la justice, p. 121-160, 2009/1. DOI: 

10.3917/rhj.019.0121. Disponível em: https://www.cairn.info/revue-

histoire-de-la-justice-2009-1-page-121.htm. Acesso em: 30 dez. 

2022. 

PORTALIS, J.-E.-M. De l'Usage et de l'abus de l'esprit 

philosophique durant le XVIIIe siècle. Tomo 1 Paris: Moutadier; 

Baland, 1827a Disponível em: 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6546761g. Acesso em: 2 jan. 

2023. 

PORTALIS, J-E-M. De l'Usage et de l'abus de l'esprit philosophique 

durant le XVIIIe siècle. Tomo 2. Paris: Moutadier; Baland, 1827b. 

Disponível em:https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k65444946. 

Acesso em: 2 jan. 2025. 

PORTALIS, J.-E.-M. Motifs et discours prononcés lors de la 

publication du code civil. Bordeaux: Éditions Confluences, 2004. 

Disponível em: https://mafr.fr/IMG/pdf/discours_1er_code_civil.pdf. 

Acesso em: 2 jan. 2023. 

http://books.openedition.org/puam/414
https://www.cairn.info/revue-droits-2005-2-page-93.htm
https://www.cairn.info/revue-droits-2005-2-page-93.htm
https://www.cairn.info/revue-histoire-de-la-justice-2009-1-page-121.htm
https://www.cairn.info/revue-histoire-de-la-justice-2009-1-page-121.htm
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6546761g
https://mafr.fr/IMG/pdf/discours_1er_code_civil.pdf


Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  30 

Becoming philosophe: constructing academic and professional 

legitimacy in early 19th-Century France 

 

Félix Barancy 

 

 

RESUMO 

Os anos 1810-1820 são um ponto cego na historiografia da filosofia acadêmica francesa. 

No entanto, eles correspondem à formalização de padrões disciplinares e profissionais, 

associados ao nascimento institucional da história da filosofia. Este artigo analisa as 

estratégias utilizadas para justificar a institucionalização da história da filosofia. Mais 

especificamente, mostra que a apresentação da filosofia como ciência funciona 

principalmente como um dispositivo retórico, em vez de se basear em uma transformação 

real das práticas intelectuais. 

PALAVRAS-CHAVE: Degérando, Laromiguière, Royer-Collard, Cousin, disciplinas 

acadêmicas. 

 

ABSTRACT 

The years 1810-1820 are a blind spot in the historiography of academic French 

philosophy. However, they correspond to the formalization of disciplinary and 

professional standards, associated with the institutional birth of the history of philosophy. 

This article analyzes the strategies used to justify the institutionalization of the history of 

philosophy. More specifically, it shows that the presentation of philosophy as a science 

functions primarily as a rhetorical device rather than is grounded in an actual 

transformation of intellectual practices. 

KEYWORDS: Degérando, Laromiguière, Royer-Collard, Cousin, academic disciplines. 

 

 

 
 Associate Professor at Université de Lorraine – UL/LISEC, Nancy, France, 

felix.barancy@univ-lorraine.fr. https://orcid.org/0009-0009-8720-6303 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  31 

Introduction 

The relationship between “philosophy”, as a speculative exercise 

pretending to a very high level of generality, and its contexts of 

elaboration, is a question traditionally debated within humanities and 

social sciences departments. Among others, König-Pralong (2017) has 

articulated the issue by underscoring the tension in philosophical 

historiography between a conception of philosophy as a human science 

and one that draws it closer to the natural sciences—i.e., between a 

relativist tendency that acknowledges the historically situated nature of 

its practices and their outcome, and a universalist tendency that seeks to 

reach the “true”. The implications of this debate extend beyond the 

domain of epistemology, as they call into question the legitimacy of 

philosophy as a science, in a context where it is also a profession. 

A retrospective analysis of the historical evolution of this debate 

reveals the variety of operations involved in producing the ideals of 

“truth”, “comprehensiveness” and “objectivity” which are constitutive of 

the practices of professional historians of philosophy today (Daston & 

Galison, 2007; Waquet, 2015). Historians of education also emphasized 

the processes of negotiation between social groups to have these ideals, 

understood in a particular way, inscribed in the institution, using a vast 

range of tools, including, among others, curricula, teacher inspection and 

recruitment competitions. 

The case of France is interesting to study in this context, since 

after the social movements of “May 68”, such a historical (re)turn served 

to reshape the philosophe profession (Châtelet, 1970). Making the 

genesis of the history of philosophy as a discipline was then helpful to 

diagnose the challenges it was facing, and had a lasting impact on the 

way in which the history of philosophy as a profession has been 



Félix Barancy 

32                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

conducted since. In the wake of Châtelet, the specter of Victor Cousin 

(1792-1867), an actor held responsible for the prevailing form of 

professional philosophy, has been exhumed, either to ward it off or, 

conversely, to assume its legacy. Yet, while Cousin’s role in the 

institutionalization of philosophy as a professional and scholarly practice 

cannot be denied, he was not at the origin of it in the strict sense. He 

certainly exerted a lasting influence, but as a philosophy teacher and 

reformer in a context where philosophy had already acquired an 

institutional existence. 

This discrepancy has received scant attention from historians, 

who generally consider that after the formal establishment of the classe 

de philosophie (1809), it was not until twenty years later, and not until 

Cousin, that the first real attempts were made to establish professional 

standards. The result is a real blind spot in the history of the 

institutionalization of philosophy in 19th-Century France, despite the 

fact that it has been the subject of much research over the last thirty years 

and the seminal work by Vermeren (1995). Far from being a mere 

historiographical lacuna, it may be a sign of the long-term success of 

Cousin’s strategy of appropriating the creations of others and presenting 

himself as the “restorer of philosophy”. Consequently, examining the 

controversies surrounding the “birth of philosophy” as a profession in 

France may shed light on the polemical construction of professional 

norms. 

In attempting to understand the obscurity in which the birth of 

philosophy as a discipline in France has been left, it is therefore less 

relevant to consider it as a historical fact—reducible to this or that act of 

State authority or of other actors—than as an object of discourse 

articulated to institutional strategies. More specifically, the point of this 

paper is to analyze the transformation of the rhetoric element “birth of 

philosophy” into a pseudo-historical reality. 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  33 

In line with this approach, I will focus here on the period of 

cohabitation between the first generation of philosophy teachers and 

their cumbersome successor, Victor Cousin, i.e. between the creation of 

philosophy chairs at lycées and in the Facultés (1809) and Cousin’s 

institutional advent twenty years later. During this period, Cousin took 

stock of the history of philosophy, which was in fact a way of purging 

the institutional arena of philosophical adversaries and competitors 

(Antoine-Mahut, 2019a). 

This paper then shows that Cousin shares with his predecessors 

the idea that, in order to become institutionalized, philosophy must 

present itself as a “science” within a system of knowledge production in 

transition between a humanist and a disciplinary approach (Gibbons et 

al., 1994). However, this claim is based more on rhetorical argument 

than on any real community of practice with the positive sciences. 

 

The establishment of the Université and the first philosophy 

teachers 

The status of philosophy in the French curriculum is often 

regarded as a distinctive feature within the European context, since, 

almost continuously since 1809, it has been the subject of specific 

teaching (Poucet, 2012). However, this status is partly contingent. Due to 

its close links with the revolutionary enterprise, the category of 

“philosophy” was initially excluded from the institutional reforms of the 

early 19th century, as Napoleon Bonaparte was trying to distance himself 

from it. In the lycées created in 1802, only lessons of “logic” were 

provided for, even though the lycées were presented as a return to the 

institutional structures of the Ancien Régime, during which the 



Félix Barancy 

34                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

curriculum usually ended with one or two years of “philosophy”. The 

rationale underlying this choice is given in the explanatory statement of 

the law: the aim is to reserve within the higher classes only what is 

“directly useful for the study of the sciences”, by getting rid of 

“metaphysics”1. The term metaphysics was used here less to refer to an 

area of philosophical knowledge in the strict sense of the term than as an 

insult to pejoratively label the philosophy practiced at the Institut 

national des sciences et des arts. 

The recreation of a “philosophy” class seven years later (1809) is 

linked to the emergence of a new class of scholars who also distanced 

themselves from the metaphysics of the Institut, even though they were 

linked to it. Among them, Pierre Laromiguière (1756-1837), Pierre-Paul 

Royer-Collard (1763-1845) and Joseph-Marie Degérando (1772-1842) 

were directly involved in the creation of philosophy teaching. Although 

they came from different intellectual backgrounds, they had a common 

thread: they succeeded in winning Napoléon’s confidence, i.e. in 

demonstrating the moral harmlessness of their philosophy. In essence, 

Napoleon’s strategy entailed the establishment of an administration 

tasked with fostering a consolidated public sentiment that endorsed the 

regime (Novak, 2023) and which would be “a guarantee against theories 

that were pernicious and subversive of the social order”2. 

Laromiguière was a well-known professor of philosophy under 

the Ancien Régime. He held a position in Toulouse for twenty years 

when he was called to Paris upon the opening of the École normale. He 

gained recognition with his Projet d’éléments de métaphysique, a short 

essay based on Condillac, but giving greater prominence than him to the 

activity of the soul (Laromiguière, 2026), which he distributed to the 

 
1 Motifs de la loi relative à la formation d’un corps enseignant, 6 May 1806. 
2 Paris, Archives nationales [now AN], AF/IV/909: Note from the Emperor to the 

ministre de l’Intérieur, 21 March 1808. 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  35 

Parisian philosophe elite. The general aim of this text was as an attempt 

to oppose the materialist readings of Condillac’s philosophy in order to 

found a science of the analysis of ideas that is compatible with Christian 

Revelation. Thus, far from being reduced to the pejorative labels of 

‘idéologue’ or ‘sensualist’ which he has often been associated with 

(Picavet, 1891), Laromiguière exemplifies a juste milieu stance that 

made him the ideal candidate to be the first holder of the chair of 

philosophy at the prestigious Faculté des lettres de Paris, which he 

assumed on 19 September 1809. 

Similarly, Royer-Collard lived through the political regimes of 

the late 18th century. He refused to compromise either with the 

Revolution and the restoration of an Ancien Régime monarchy, and 

called for a moderate monarchy based on law and above all associated 

with a “spiritual restoration” (Jacouty, 2008, p.82). During the Empire, 

he published violent attacks against the “philosophical doctrine” and its 

“disastrous influence” on morals and politics, in the very official Journal 

de l’Empire (30 August 1806), which brought him to the attention of the 

political authorities. However, it would be wrong to regard Royer-

Collard as an antiphilosophe. On the one hand, because such rhetoric 

was widespread in the columns of the Journal; on the other, because 

those very articles from Royer-Collard concluded with a symmetrical 

denunciation of “the detractors of philosophy who accuse it of leading to 

destruction only” (Journal de l’Empire, 19 March 1807). It is therefore 

clear that this was less a mere denunciation of philosophy than a way of 

promoting a form of philosophy grounded in different values. This 

explains why, in October 1810, Royer-Collard was appointed to the chair 

of history of philosophy at the Faculté des lettres de Paris, replacing 

Emmanuel de Pastoret, who had held it only on an honorary basis. 

Degérando also held teaching posts, but on a lesser scale: in an X 

and an XI, he was in charge of the “moral philosophy” course at the 



Félix Barancy 

36                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

Lycée républicain, where many ‘Idéologues’ taught as well. During the 

Empire, he played a prominent role in the administration of public 

education. First of all, he was General Secretary of the Ministry of the 

Interior (1804), from where he closely monitored the execution of the 

1802 décret creating lycées. Napoleon also put him in charge of 

reorganising the Universities of Turin (1805) and Florence (1808) 

(Chappey et al., 2014). Ultimately, in France this time, Napoleon invited 

him to attend meetings to discuss the new public education plan in 

January 18083. At that precise juncture, Degérando wrote a long letter 

defending the creation of a philosophy class in the lycées (to which we 

will return later in this article4). Degérando owed his position as an 

intimate of Napoleon to the fact that he embodied an ideal of political 

and philosophical conciliation, which made him the ideal executor of the 

Emperor’s ‘fusion’ project: while practicing the analysis of ideas that 

was the hallmark of the ‘new philosophy’ despised by Napoleon, he 

maintained that the truths discovered in this way served above all as 

“confirmation” of the maxims of the Christian religion (Yuva, 2014). 

All three thus have in common that they were men of trust for 

Napoleon’s authoritarian regime and that they were conciliatory, even 

actively involved, in his Empire-wide cultural propaganda policy. This 

common disposition enabled them to gain access to privileged positions 

in order to establish standards for professional activity, which at the time 

was largely unregulated (Ribard, 2000). In addition to their joint, albeit 

differentiated, importance in the administrative process of creating 

philosophy teaching at the lycée, the chairs held by Laromiguière and 

Royer-Collard had a major influence in France during the First Empire 

as their classes were attended primarily by students from the École 

 
3 AN, AF/IV/1050: Letter from Degérando to the Emperor, 6 February 1808. 
4 Ibid., Degérando to the Emperor, 7 January 1808. 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  37 

normale, the future lycée teachers of the Empire—including Victor 

Cousin. 

Secondly, they share an active use of scientific rhetoric to defend 

the usefulness of philosophy in the face of a political power reluctant to 

give such a category any visibility. In 1810, at a time when philosophy 

classes were being opened in every lycée, the Grand-Maître de 

l’Université, Louis de Fontanes, stated in a circular to the recteurs 

d’académie that “in no religious instruction, in no academic discourse 

[...] should the word philosopher or antiphilosopher ever be uttered” 5, 

for fear of reviving old quarrels. The issue at stake in the discussions to 

be held, on the philosophers’ side, can thus be understood as a 

redefinition and revaluation of the label. Although Laromiguière, 

Degérando and Royer-Collard all took the floor to defend this project, 

they did so in institutional spaces that gave their words a different weight 

and led them to adopt slightly different rhetorical strategies. 

 

Degérando and philosophy as natural history 

Degérando is the first to defend ‘philosophy’, in the long letter to 

the Emperor dated 7 January 1808 aforementioned. The institutional 

context in which it was written is crucial to understanding the status of 

its arguments. Its primary purpose was to present, in anticipation, the 

conclusions of the Rapport historique sur les progrès de la philosophie 

depuis 1789 that Degérando had just completed. He had been 

commissioned to do so on 29 May 1807 by the History and Ancient 

Literature class of the Institut National, following a decree issued by 

 
5 Nancy, Archives départementales de Meurthe-et-Moselle, 1 T 2027: Circular to the 

recteurs, 21 January 1810. This was sent to every académie. 



Félix Barancy 

38                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

Napoleon, then First Consul, five years prior6. The plan was for this 

report to be delivered personally to the Emperor by the secretary of each 

classe, who would explain its ins and outs—a presentation that took 

place on 20 February 1808. In fact, the very content of Degérando’s 

report meant that this presentation had to be anticipated and its 

conclusions justified in private: firstly, of all the reports, the one on 

philosophy was the most controversial—‘the most delicate part’, in 

Degérando’s words—and, secondly, its conclusions ran counter to the 

reforms taken by Napoleon until then. 

Indeed, the Rapport is very explicitly presented as a defense of 

philosophy and concludes with the need to “erect a few chairs of 

philosophy in France, particularly in establishments intended to train 

teachers” (Degérando, 1810, p.355), even though the plan for the lycées 

had explicitly been to abolish such chairs (Barancy, forthcoming). Even 

worse, Degérando (1810, p.346) defended the “metaphysics” practiced at 

the Institut and the benefits of Condillac’s philosophy. In this context, the 

rhetorical strategy of the letter is twofold. Firstly, unlike many of his 

contemporaries, Degérando doesn’t distinguish between good and bad 

philosophy but between true and false philosophy. This enables him to 

denounce the “abuses committed in the name of philosophy, in relation 

to morality, religion and political institutions”, in other words, to save the 

category from being misappropriated and thus to leave a space open for 

its institutionalization in the Napoleonic system. More precisely, his 

point is to call for the institutionalization of “this philosophy which calls 

on reason, not to proscribe, but to found religious ideas, [...] which 

respects established institutions”. Behind the conventional theme of the 

defense of philosophy against unjust attacks—from someone who “from 

[his] early years, [had] been committed to it”—is in reality the 

 
6 Bulletin des lois de la République française, vol. 5, n. 167, 1802, p.347. 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  39 

justification of its political usefulness for the imperial regime. In essence, 

for Degérando it was a question of presenting philosophy as a 

foundational knowledge for the regime, not only supporting the progress 

of the other sciences and the nation’s economic prosperity, but also 

reinforcing political power in its ambition to control and stabilize 

society—that is to say, to lay the foundation of the Empire’s ‘official 

philosophy’. 

This first line of defense implies the second, which consists in 

the very results of the Rapport: the defense of philosophy as a science. 

Firstly, it is worth noting that, in the introduction to his letter, Degérando 

refers to his writing as a “report on the state and progress of the sciences 

over the last twenty years”, whereas the official decree explicitly 

distinguished the sciences from the lettres, in line with what has been 

called Napoleon’s “epistemological program” (Zékian, 2011). Behind 

this rapprochement of philosophy with the sciences lay the defense of its 

positiveness, in an intellectual context where it was massively accused of 

leading to doubt (Barancy, 2025). This assertion is articulated explicitly 

in both the letter and the 1808 Rapport: 

History, considered as a moral picture [tableau] of opinions and morals, of 

the revolutions they have undergone, of the causes and effects of these 

revolutions, is the first school of philosophy; for philosophy is also an 

experimental science. (Degérando, 1810, p.329) 

Here, the defense of the positivity of philosophy is conveyed by 

the reference to the idea of experimental science: to apply “Baconian 

method” (ibid., p.332) to the opinions of the past, considered as factual 

manifestations of the human effort to appropriate what is true, i.e. to 

objectify them in the form of a picture (tableau) or a comparative model, 

allows one to produce authentic knowledge. On the other hand, and 

Degérando is quite clear on this point, to go without a method, in other 

words to follow the path of the “eclecticism” (ibid., p.297) of the 



Félix Barancy 

40                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

German philosophers as well as the French encyclopedists, is to put on 

the same level very different doctrines that are more or less acceptable 

from a moral point of view. This equivalence risks leading to skepticism, 

i.e. a position that “confuses truths and errors in a common proscription” 

(Degérando, 1804, vol.3, p.360). In essence, behind the rhetorical 

element ‘Baconian method’, Degérando claims the possibility of writing 

a history structured by choices made or to be made among the past, in 

opposition to German historians of philosophy who pursue erudition and 

exhaustiveness for their own sake. 

In fact, this historiographical critique itself recodes the 

controversies that were taking place at the same time in France over the 

epistemology of the life sciences, and more particularly between Étienne 

Geoffroy Saint-Hilaire and Georges Cuvier—President of the Conseil de 

l’Université in 1809—over the status of travel and observation. Whereas 

Geoffroy Saint-Hilaire “matured his ideas far from the museum” (Le 

Guyader, 1998, p.42), in other words in the field of distant exploration, 

Cuvier, on the other hand and like Degérando who refused to take part in 

the Baudin expedition, embodied the figure of the “sedentary scientist” 

(Chappey, 2002, p.772). This latter position is predicated on the idea that 

scientificity does not stem from collecting practices in themselves, but 

from the analysis of materials collected by others. As Findlen and 

Toledano showed (2018), the rise of comparative anatomy was linked 

more to the development of natural history museums and private 

collections than to the transformation of experimental practices. 

Similarly, in the foreword to his Histoire comparée, Degérando 

emphasizes that his comparative practice takes precedence over that of 

the “industrious scholars of Germany” (Degérando, 1804, vol.1, p.65), 

from whom he borrows most of his “material”, i.e. summaries of past 

philosophical systems. He supplements these with travel accounts such 

as those of David Cranz, which took the form of decontextualized local 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  41 

narratives ready to be integrated into European teleology (Jensz & 

Petterson, 2021). The paradigm nevertheless went beyond Cuvier and 

Degérando, and even beyond the group of Observateurs de l’homme, 

since, for example, a naturalist like Eugène Patrin states in 1800 that the 

“materials” for his Histoire naturelle des minéraux were “various 

excellent collections [recueils] and other modern works of the greatest 

merit” (Patrin, 1800, vol.1, p.XXIII). 

However, it is important pointing out the limits, i.e the rhetorical 

dimension, of this comparison between the history of philosophy and 

natural history. Indeed, Cuvier’s comparative approach is based on the 

discovery of structural correlations between living beings. Then, on the 

basis of these observed correlations, Cuvier produces a number of 

‘systems’ equal to the fundamental variations in these structural 

homologies (contrary to Geoffroy Saint-Hilaire, who, for example, 

continued to aim for a single system that would bring together all the 

observations). The result is “four principal forms, four general plans [...] 

according to which all animals seem to have been modelled” (Cuvier, 

1817, p.57). It is true that Degérando’s aimed at producing a 

classification based on the reconstruction of a very small number of 

philosophical ‘systems’, based on observations of similarities between 

doctrines (Degérando, 1804, p.XXVI); and in this sense, he may well 

present his approach as an “imitation” of that of the naturalists (ibid., 

p.XXV). But the aim of the work does not so much produce a 

conciliation of the data of experience as, on the basis of a sorting of 

doctrines according to moral and religious criteria, elements of 

consensus. This dimension, absent from the naturalists’ approach (even if 

Cuvier’s framework is explicitly that of creationist ‘fixism’), thus leads 

Degérando to exclude a priori, and without justifying it, many 

philosophical traditions (Park, 2016, pp.31-50). 



Félix Barancy 

42                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

It is clear that Degérando’s did not sought to adopt the approach 

of a naturalist in the strict sense of the term but to borrow its paradigm 

from a dominant science in a field under construction, in order to assert 

the scientific nature of his own approach in a context in which it was 

very much devalued: both by a political regime which considers it at best 

useless, at worst dangerous, and by a scholarly public which, like Jean-

Étienne Montucla, equates the “history of the opinions of philosophers” 

with a mere “compil[ation]” or even fantasized “tales” (Montucla, 1802, 

pp.655-656). 

 

Philosophy class, between sciences and lettres according to 

Laromiguière 

Alongside Degérando advocating for the creation of philosophy 

chairs in 1808, Laromiguière was directly involved in the decision-

making process that ultimately led to it. Although he did not himself sit 

on the Conseil de l’Université, Laromiguière followed its work closely, 

as it was chaired by Cuvier, a mutual friend of Degérando; he, also was, 

like them, a member of the Institut and of the Société des observateurs 

de l’homme. Moreover, Laromiguière had a friend of his attending its 

sessions: Martial Borye Desrenaudes. So, when the Conseil met in 

December 1808 to draw up new regulations for the lycées, and, in 

accordance with the University statutes of 1802, made no provision for 

teaching philosophy, Laromiguière was well kept informed. According to 

Janet (1848, p.261), he then would have sent Desrenaudes a series of 

recommendations to read to the Conseil. The Conseil’s archives actually 

mention that “observations” forwarded by Desrenaudes were read7. But, 

 
7 AN, F/17/*/1751: Conseil de l’Université, 23 December 1808. 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  43 

as they were made orally, we only have a record of the debates to which 

they gave rise—which are quite different from the context reported by 

Janet in the 1840s. Indeed, the aim of the discussion was to define the 

respective relationships between sciences and lettres: 

1o Will the simultaneous study of mathematics and humanities 

[lettres] be maintained in lycées, or will the study of 

mathematics only begin at the time when the humanities [lettres] 

course ends? 

2o In which humanities [humanités] classes will lycées students 

begin the study of mathematics? 

3o In what proportion will the study of mathematics be combined 

with that of rhetoric?8 

In this context—prompted by Laromiguière’s observations—the 

Conseil decided that the rhetoric course would last two years and that 

pupils would study lettres in the first year and sciences in the second, 

following the model inherited from the colleges of the Ancien Régime. 

The solution was not satisfactory, however, since the following session, 

continuing its examination of Laromiguière’s observations, it “decided 

that the course of study in the lycées would be seven years and that the 

last year would be specially devoted to philosophy”9. These two 

discussions are directly linked, as the intellectual context at the time was 

saturated by the “war between science and literature”—an expression 

referring to the extreme polemical polarization of a debate about the 

subordination of one to the other. While the official doctrine was that the 

sciences were fertile ground for revolution, insofar as they “were forced 

to abandon their old systems every day for the new observations brought 

about by time or chance”, many former teachers at the Écoles centrales 

 
8 Ibid. « Humanités » was the generic name given to the last two years (out of six) of the 

curriculum. 
9 Ibid., 27 December 1808. 



Félix Barancy 

44                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

were campaigning to put the “science du calcul” back at the forefront of 

teaching (Barancy, forthcoming). 

Insofar as philosophy has a hybrid status—neither science nor 

lettres—, it appears to be a way of overcoming this dichotomy and thus 

of resolving this intellectual war institutionally: which is how it is 

formally presented in these reports, but also as it is defined by 

Laromiguière in his opening lesson in April 1811. His discourse dealt 

with a theme dear to Ideologists: improving the language. Nevertheless, 

it went beyond Condillac’s model of the ‘language of calculations’ 

(langue des calculs). More precisely, Laromiguière defends the existence 

of a universal language, but one that differs from both that of 

mathematicians and that of the great writers, while at the same time 

being able to be read as underlying these two types of discourse, and 

which he calls the ‘language of reasoning’ (langue du raisonnement; 

Laromiguière, 1811). This was conceived as a way to reconciliate 

Boileau and Newton, but by a different route to the reductionist one 

advocated by Cabanis, which subjected belles-lettres to the empire of the 

sciences (Zékian, 2011). 

In essence, Laromiguière’s enterprise consisted in inventing a 

common paradigm for the sciences and the lettres, based on an analysis 

of the formation of our ideas, thus realizing the conciliatory ambition 

that characterized the whole of Napoleon’s educational project. However 

relevant he may have been in this respect, Laromiguière’s undertaking 

was yet hardly a landmark. Firstly, because by the 1810s the philosophy 

of the Idéologues was largely out of fashion; secondly, because he 

stopped teaching six months after his opening lesson, in December 1811. 

Although his biographers have often put forward medical reasons, it 

seems more plausible to see in this the sign of tensions, within the 

faculty, with the new school embodied by Royer-Collard and with a 

political power frankly hostile to Condillac’s legacy, as Laromiguière 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  45 

continued all of his activities that did not involve teaching (such as his 

work as the librarian of the Faculté or as an examiner for the 

agrégation). In the same year 1811, Laromiguière was replaced by 

François Thurot, whose teaching, structured around a definition of 

philosophy as the science of facts of consciousness (Nicolas, 2007, 

p.136), was close to that of Royer-Collard. 

 

Royer-Collard and the institutionalization of the scientific 

paradigm 

Royer-Collard’s institutional position as a professor of the 

history of philosophy at the Faculté des lettres de Paris gave him the 

authority and publicity to establish disciplinary and professional 

standards. Conventionally, his opening lesson entailed a defense and 

illustration of the discipline. Just as Laromiguière, six months earlier, 

had emphasized the contributions of philosophy “to the movement of 

thought and the progress of science” (Laromiguière, 1811, p.1), Royer-

Collard defended the capacity of the history of philosophy to produce 

“results” (Royer-Collard, 2013, p.70). In this context and as Degérando 

did before him, he emphasizes the benefits of the comparative approach 

over a strictly narrative history, i.e. one written according to “the order of 

times [l’ordre des temps]” (ibid., p.64), identified with the German 

histories of philosophy (Brucker, Meiners, Tiedemann, Buhle; ibid., 

p.71). Once again, this methodological gap is presented as the condition 

for “elevating the history of philosophy to the dignity of a science” 

(ibid., p.73); it is also referred to “some excellent works” recently 

published—a formula referring unambiguously in 1811 to that of 

Degérando. Lastly, it is important to stress out with Landrin (2007) the 



Félix Barancy 

46                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

very strong heteronomy of philosophical knowledge from political 

power: the production of a history that is a “true science” is presented 

here as a “duty” imposed by the Grand-Maître Fontanes, as opposed to a 

“frivolous” but also “dangerous” philosophy (Royer-Collard, 2013, 

p.73)—Royer-Collard using here the very same rhetorical elements as 

Napoleon in 1808. 

From a rhetorical point of view, Royer-Collard reproduces all the 

markers bequeathed by Degérando. This is hardly surprising, given that 

the field of the history of philosophy had been profoundly renewed by 

Degérando, at least on an institutional level. In this context, his opening 

lesson may well be seen as an important step in the formalization of 

professional standards. Namely, it truly inaugurates the tradition of the 

history of philosophy à la française, i.e. a history less sensitive to the 

chronological development of thought than to a structural analysis of 

‘philosophical systems’, a tradition to which Cousin would later give 

great visibility (Moreau, 2018). However, the lectures given by Royer-

Collard at the Faculté des lettres in the two years that followed partly 

contradict this inaugural presentation. 

To be precise, the lessons10 undertake an important reformulation 

of the status of observation and the observer. While Royer-Collard, like 

Degérando, insists on the foundational nature of observation in the 

history of philosophy, it is no longer a question of relying on recorded 

observations made by others. As Montègre has pointed out (2024, 

p.285), such a sense of observation has an eminently collective 

dimension. Royer-Collard, on the other hand, promotes a solitary 

observation that belongs to the philosopher alone: 

 
10 We refer here to the lessons of 1812-1813 as published in fragments by Corinne Doria 

from a second-hand source (Royer-Collard, 2013), as well as to Joseph Guignault’s 

handwritten notes on these same lessons (archives of the École normale supérieure, Ms 

15/1). 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  47 

The observation of human nature, like that of the physical world, consists in a 

review of the facts. […] Where are the facts? They are in ourselves and in 

others. We therefore obtain them through our own experience and that of 

others; and observation must be as extensive as this dual experience. (Royer-

Collard, 2013, p.113) 

Where Degérando valued above all the experience of past 

centuries (Barancy, 2025), Royer-Collard adds another type of 

experience: inner experience. He thus pluralizes the “materials” of 

philosophy (Royer-Collard, 2013, p.113) in order to found a psychology 

behind the title “history of philosophers’ opinions”. Then, the 

scientificity of philosophy is no longer measured by the quality of the 

analysis of past philosophies, nor by the ability to establish a 

classification of these philosophies as do the naturalists, but by an 

individual’s own competence to observe himself. 

This reversal was made possible by two withdrawals. Firstly, that 

of Pastoret, whose place Royer-Collard took at the Faculté des lettres—

Pastoret was renowned (and praised as such by Degérando in the 1808 

Rapport, p.331) for his comparative approach to philosophy and 

legislation. With Royer-Collard, the methodological break is clear. 

Secondly, that of Laromiguière, who ceased to teach from the start of the 

1811 academic year, replaced by Thurot. It illustrates, more generally, 

the crisis of the Condillacian or post-Condillacian heritage embodied by 

the latter and which Napoleon despised. After receiving a report on 

Royer-Collard’s introductory lecture, he said he was pleased to see “a 

new and very serious philosophy rising up in [his] University, which will 

be able to rid us of Idéologues” (quoted by Merlet, 1878, pp.138-139). 

From a philosophical perspective, the break was even sharper than with 

Pastoret. As Landrin (2007) points out, the rhetoric of inner observation, 

borrowed from Reid and Dulgald Stewart, to whom Royer-Collard 

makes a major contribution in his teaching, makes it possible to restore 



Félix Barancy 

48                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

the possibility that there are truths that cannot be proven by experience, 

i.e. that are prior to any form of sensation. 

This explains the absence of a historical dimension in his 

lectures, unless one understands this to mean a critical review of 

predecessors in the exercise of studying and classifying facts of 

consciousness: i.e. the program that Victor Cousin followed when he 

replaced Royer-Collard in 1815, and which he presented as his own in 

1826 (Antoine-Mahut, 2019a). 

 

Victor Cousin: philosophical appropriation and institutional 

reform 

Cousin began his career as a philosophy teacher, following in the 

footsteps of Royer-Collard, whose deputy he became in 1815. Praised for 

his oratory skills and, above all, for the explicitly political tone of his 

lectures, which this time were directed against the regime, he quickly 

emerged as the leader of the ‘new philosophy’ in France. This position 

meant both distinguishing himself from his predecessors and 

appropriating their legacy, but without saying so. The distancing was 

clear from Cousin’s opening lecture in 1815. While praising the 

“usefulness” of the comparative approach “bequeathed to us by M. 

Degérando and M. Royer-Collard”, he also described it as a “false 

method” that violated the “historical order” and, ultimately, as a 

“dangerous method” (Cousin, 1855, p.3). In reality, this is mainly a 

rhetorical device to mask the strict adherence to their epistemological 

program (establishing psychology) and even the doxographic model, 

since Cousin does nothing more than present a decontextualized history 

with a very low degree of historicity (Barancy, 2025). He even borrows 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  49 

Degérando’s rhetoric of ‘pacification’ to describe his own ‘eclectic’ 

project, which he nevertheless presents as something new (Antoine-

Mahut, 2019a). 

Furthermore, Cousin continued his predecessors’ project of 

making philosophy a science. However, as illustrated by the replacement 

of Bacon as the guiding figure with Descartes (or rather a Descartes 

expurgated of his scientific texts; see Antoine-Mahut, 2026), this 

philosophical science would henceforth be considered separate from the 

positive sciences. This led some of his biographers, such as Barthélemy 

Saint-Hilaire, to write that with Cousin, “philosophy was no longer to be 

science, but history” (1895, p.303). But Cousin himself was clear about 

him founding a “subjective science”, as early as 1817 (Cousin, 1826, 

p.229). This paradoxical formulation makes full sense in the context of 

the rise of physiology, made possible by a more conciliatory political 

regime and the development of medical institutions, accompanied by a 

standardization of medical practices. However, physiology claimed for 

itself the title of ‘science of man’. In this context, Cousin had to assert at 

once 1) the scientific nature, 2) the specificity and 3) the autonomy of 

philosophy from the physical or ‘material’ sciences (Antoine-Mahut, 

2019b). 

In summary, Cousin borrows Degérando’s doxographic model 

and eclectic project, and Royer-Collard’s idea that philosophy is above 

all a psychology, in order to re-establish the criterion of scientificity in 

philosophy in the face of competition from physiologists who are 

rehabilitating the legacy of Condillac and Idéologues (Lézé, 2024). 

However, such a project also comes with the pretension of presenting 

oneself as the father of the new philosophy. This time, Cousin enters into 

dialogue more directly with Laromiguière—no longer to criticize his 

sensualism (Cousin, 1829), but to retrospectively and posthumously 

appropriate what he identifies as his spiritualism. More precisely, this 



Félix Barancy 

50                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

approach, essentially carried out in the speech Cousin gave at 

Laromiguière’s funeral (1837), consists in distinguishing the latter from 

the group of Idéologues, granting him the status of precursor of “the 

philosophy of our time” (ibid., p.5), namely that which rehabilitated 

“intelligence in its activity, in its independence, in its dignity” (ibid., 

p.6). Thus, Cousin reinterprets Laromiguière’s work in a philosophical 

context that is completely different from what it was, i.e. through the 

prism of the distinction between the soul and the body: Laromiguière is 

the one who, against the domination of the physical sciences, came to re-

establish a philosophy of the activity of the soul—what Cousin proposed 

to call ‘Psychology’ and was soon to include in the curriculum. 

This last point helps us understand Cousin’s role in formalizing 

professional standards for philosophical activity. He did not invent or 

create the ‘discipline’ of philosophy any more (nor any less) than 

Degérando, Laromiguière or Royer-Collard. However, he is responsible 

for administrative measures that were unparalleled in comparison with 

those of his predecessors. By gaining access to every possible position of 

power in the management of public education, he created the conditions 

for the long-term reproduction of standards that he rewrote in close 

dialogue with his predecessors. Paradoxically, this eminently strategic 

dimension of the idea of the ‘birth’ of philosophy in France, which aimed 

to decontextualize specific political actions, had two effects: it denied 

that philosophy could be a science, thereby discrediting philosophy as a 

discipline, and it denied the undeniably philosophical dimension of these 

methodological choices. 

 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  51 

REFERÊNCIAS 

Antoine-Mahut, Delphine. Une philosophie française sans 

philosophie française. L’éclectisme de Victor Cousin. In : C. König-

Pralong, M. Meliado & Z. Radeva (eds). The Territories of 

philosophy in Modern Historiography. Turnhout: Brepols, 2019a, 

p.149-168. 

Antoine-Mahut, Delphine. Experimental Method and the Spiritualist 

Soul. The Case of Victor Cousin. Perspectives on Science, n. 27(5), 

p. 680-703, 2019b. 

Antoine-Mahut, Delphine. Figures of Descartes in 19th-Century 

France. In: J. Secada, T. Tanner & C. Wee (eds). The Cartesian 

Mind. London: Routledge, 2026. 

Barancy, Félix. Des auteurs aux autorités. Refondation 

philosophique et invention du canon dans la France 

postrévolutionnaire. Revue de métaphysique et de morale, n. 125, 

p. 63-80, 2025. 

Barancy, Félix. La création de la classe de philosophie (1809): une 

mesure conciliatrice dans la « guerre des sciences et des lettres ». 

Histoire de l’éducation, forthcoming. 

Barthelemy Saint-Hilaire, Jules. M. Victor Cousin, sa vie et sa 

correspondance. Paris: Hachette, 1895. 

Chappey, Jean-Luc. La Société des observateurs de l’homme. Des 

anthropologues au temps de Bonaparte. Paris: Société des études 

robespierristes, 2002. 



Félix Barancy 

52                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

Chappey, Jean-Luc, Christen, Carole & Moullier, Igor. Joseph-Marie 

de Gérando (1772-1842). Connaître et réformer la société. Rennes: 

PU de Rennes, 2014. 

Châtelet, François. La Philosophie des professeurs. Paris: Grasset, 

1970. 

Cousin, Victor. Fragmens philosophiques. Paris: Sautelet, 1826. 

Cousin, V. Leçons de philosophie de M. Laromiguière, jugées par M. 

Victor Cousin. Paris: Johanneau et Rouen, 1829. 

Cousin, Victor. Discours prononcés aux funérailles de 

M. Laromiguière, le 14 août 1837. Paris: Firmin Didot, 1837. 

Cousin, Victor. Premiers essais de philosophie, 3d ed. Paris:  

Librairie nouvelle, 1855. 

Cuvier, Georges. Le règne animal distribué d’après son 

organisation. Paris: Deterville, 1817. 

Daston, Lorraine & Galison, Peter (eds). Objectivity. New York: 

Zone Books, 2007. 

Degérando, Joseph-Marie. Histoire comparée des systèmes de 

philosophie. Paris: Henrichs, 1804. 

Degérando, Joseph-Marie. Philosophie. In: B.-J. Dacier, Rapport 

historique sur les progrès de l’histoire et de la littérature ancienne 

depuis 1789 et sur leur état actuel. Paris: Imprimerie impériale, 

1810, p. 278-355. 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  53 

Findlen, Paula & Toledano, Anna. The materials of natural history. 

In H.A. Curry, N. Jardine, J.A. Secord & E.C. Spary (eds), Worlds of 

natural history. Cambridge UP, 2018, p. 151-169. 

Gibbons, Michael et al. The new production of knowledge. London: 

Sage, 1994. 

Jacouty, Jean-François. Tradition et modernité dans la pensée 

politique de Royer-Collard. Revue française d’histoire des idées 

politiques, n. 27(1), pp. 75-109, 2008. 

Janet, Paul. Laromiguière. La Liberté de penser, n. 1, p. 260-261, 

1848. 

Jensz, Felicity & Petterson, Christina (eds). Legacies of David 

Cranz’s‘Historie von Grönland’ (1765). Cham: Palgrave, 2021. 

König-Pralong, Catherine. L’histoire de la philosophie appartient-

elle au champ des sciences humaines et sociales ?. Revue d’histoire 

des sciences humaines, 30, p. 49-70, 2017. 

Landrin, Xavier. Les stratégies formelles de Royer-Collard. Langage 

autorisé et philosophie d’État. In: B. Curatolo & J. Poirier (eds). Le 

style des philosophes. Besançon: PU de Franche-Comté, 2007, 

p. 143-152. 

Laromiguière, Pierre. Discours sur la langue du raisonnement. Paris: 

Brunot-Labbe, 1811. 

Laromiguière, Pierre. Premiers travaux de métaphysique (1780-

1800) Ed. F. Barancy & P. Brouillet. Paris: Classiques Garnier, 2026. 



Félix Barancy 

54                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

Le Guyader, H.. Geoffroy Saint-Hilaire. Un naturaliste visionnaire. 

Paris: Belin, 1998. 

Lézé, Samuel. Contrôler le territoire philosophique à coups de 

canon. L’éclipse de l’histoire comparée de Joseph-Marie Degérando 

(1772-1842) à l’orée d’une juridiction de l’incomparable. In: C. 

König-Pralong, M. Meliado & Z. Radeva (eds). The Territories of 

philosophy in Modern Historiography. Turnhout: Brepols, 2019, 

p. 223-244. 

Lézé, Samuel. Madness and ideologist philosophy of the mind. Pinel 

and Condillac on the dualism of understanding and will. In D. 

Antoine-Mahut & A. Waldow (eds), Condillac and his Reception. 

On the Origin and Nature of Human Abilities. London: Routledge, 

2024, p.102-118. 

Merlet, Gustave. Tableau de la littérature française de 1800 à 1815. 

Paris: Didier, 1878. 

Moreau, Pierre-François. Victor Cousin, la philosophie et son 

histoire. Le Télémaque, n. 54, p. 57-66, 2018. 

Montègre, Gilles. Voyager en Europe au temps des Lumières. Les 

émotions de la liberté. Paris: Tallandier, 2024. 

Montucla, Étienne. Histoire des mathématiques. Paris: Agasse, 1802. 

Nicolas, Serge. Histoire de la philosophie en France au XIXe siècle. 

Naissance de la psychologie spiritualiste (1789-1830). Paris: 

L’Harmattan, 2007. 

Novak, Maximilien. Napoléon et l’Empire des lettres (1799-1814). 

Paris: PUF, 2023. 



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in 

early 19th-Century France 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.  55 

Park, Peter K.J. Africa, Asia and the history of philosophy. Racism in 

the formation of the philosophical canon (1780-1830). Albany: 

Suny, 2016. 

Pastoret, Emmanuel. Zoroastre, Confucius et Mahomet comparés 

comme sectaires, législateurs et moralistes. Paris: Buisson, 1787. 

Patrin, Eugène. Histoire naturelle des minéraux. Paris: Crapelet, 

1800. 

Picavet, François. Les idéologues. Paris: Alcan, 1891. 

Poucet, Bruno. Une exception française: vers un nouveau paradigme 

de l’enseignement de la philosophie en Terminale ? Recherches en 

éducation, n. 13, p. 16-25, 2012. 

Ribard, Dinah. Philosophe ou écrivain? Problèmes de délimitation 

entre histoire littéraire et histoire de la philosophie en France, 1650-

1850. Annales HSS, n. 55(2), p. 355-388, 2000. 

Royer-Collard, Pierre-Paul. Textes philosophiques et psychologiques. 

Ed. C. Doria. Paris: L’Harmattan, 2013. 

Vermeren, Patrice. Victor Cousin. Le jeu de la philosophie et de 

l’État. Paris: L’Harmattan, 1995. 

Waquet, Françoise. L’ordre matériel du savoir. Paris: CNRS 

Éditions, 2015. 

Yuva, Ayşe. (2014). L’utilité indirecte de la philosophie et de son 

histoire chez Degérando. In: J.-L. Chappey, C. Christen, & I. 

Moullier (eds). Joseph-Marie de Gérando (1772-1842). Connaître et 

Réformer la Société. Rennes: PU de Rennes, 2014, p. 63-77. 



Félix Barancy 

56                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 

Zékian, Stéphane. Siècle des lettres contre siècle des sciences : 

décisions mémorielles et choix épistémologiques au début du XIXe 

siècle. Fabula-LhT, n. 8, 2011. 

https://www.fabula.org/lht/8/zekian.html 



Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  57 

Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour 

l'autorité scientifique entre théologie, philosophie et médecine 

(1850-1854) 
WHO CAN LEAD THE SCIENCE OF MAN ? SCIENTIFIC AUTHORITY IN 

CONFLICT BETWEEN THEOLOGY, PHILOSOPHY AND MEDICINE (1850-1854) 

Hacques Romain 

 

 

RÉSUMÉ :  

L'objectif de cet article est de montrer comment le débat sur la légitimité disciplinaire qui 

se noue entre le théologien Gioacchino Ventura, le philosophe Charles de Rémusat et le 

médecin Jacques Lordat, prend progressivement la forme d'une redéfinition de la science 

de l'homme. L'enjeu est ainsi d'interroger les frontières disciplinaires entre les savoirs et 

de complexifier la définition de la profession philosophique, en montrant comment elle 

se façonne en regard des autres disciplines. Un premier résultat de ce travail est de 

montrer que les controverses médicales des années 1850-1860 s'originent dans un conflit 

disciplinaire avec la théologie, qui engage l'autorité en matière d'anthropologie. Un 

second résultat est de montrer la pluralité des programmes anthropologiques du milieu du 

XIXe siècle. Un troisième résultat est d’établir que les médecins de Montpellier et les 

philosophes spiritualistes s'accordent non sur la définition de l'homme, mais sur une 

conception partagée de leurs domaines disciplinaires respectifs.  

MOTS CLEFS : Histoire de la philosophie ; Histoire de la médecine ; Science de 

l'homme ; Charles de Rémusat ; Jacques Lordat 

 

 

 

 

 

 

 
 Romain Hacques a soutenu une thèse de philosophie à l’Ens de Lyon en 2024 sous la 

direction de Delphine Antoine-Mahut et Kim Sang Ong Van Cung, intitulée « L’exigence 

métaphysique du corps propre dans la philosophie “française” au XIXe siècle (1860-

1940) ». Il est actuellement post-doctorant au LabEx Comod où il effectue des recherches 

sur les métaphysiques médicales au XIXe siècle. 



Hacques Romain 

58                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

ABSTRACT 

The objective of this article is to study how the debate on disciplinary legitimacy 

between the theologian Gioacchino Ventura, the philosopher Charles de Rémusat and the 

physician Jacques Lordat, gradually leads to redefine the science of man. It enables us to 

question the disciplinary boundaries of the mid XIXth century and to complicate the 

definition of the philosophical profession, by explaining its construction in relation to 

other disciplines. A first result of this work is to show that the medical controversies of 

the 1850s and 1860s came from a disciplinary conflict with theology, which engaged 

authority in matters of anthropology. A second result is to show the plurality of 

anthropological programs of the mid-nineteenth century. A third result is to establish that 

the physicians of Montpellier and the spiritualist philosophers agreed on conception of 

their respective disciplinary fields, even if they do not share the same definition of man,  

KEYWORDS: History of philosophy; History of medicine; Science of man; Charles de 

Rémusat; Jacques Lordat. 

 

 

Introduction 

La construction d'une science de l'homme, menée autant par 

Victor Cousin que par Théodore Jouffroy, est centrale dans les travaux 

philosophiques du spiritualisme français du début du XIXe siècle. C'est 

néanmoins une science dont la direction ne cesse pas d'être discutée au 

sein même du spiritualisme, mais aussi avec les autres disciplines. Le 

projet de la science de l'homme est en effet repris à leur compte autant 

par les médecins1, par les phrénologues (Reneville, 1997), que par les 

 
1 « Enfin nous avons eu pour but, dans cet ouvrage, de dévoiler le mystère à la 

faveur duquel le mauvais goût menace de se répandre dans la science de 

l'homme physique et moral de contribuer, par un nouvel effort, aux progrès de la 

médecine physiologique, et de signaler les causes qui les empêchent d'être 

encore plus rapides qu'ils ne sont; enfin, de préserver d'un asservissement 

honteux une science que nous chérissons, et à la gloire de laquelle nous avons 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  59 

aliénistes2. La connaissance de l'homme est alors au cœur d'un débat sur 

les partitions des compétences disciplinaires, de la part d'institutions qui 

cherchent à fonder leur légitimité à connaître l'homme. C'est dès lors le 

rapport de ces disciplines qui devient problématique. La définition de 

l'homme que chacune propose porte en elle une conception de la 

répartition des rôles disciplinaire, qui peut prendre la forme d'un partage 

des tâches dans la connaissance de l'homme comme d'une hiérarchie 

voire d'une subordination disciplinaire. Tandis que les premiers débats 

sur la science de l'homme, au sein du mouvement des Idéologues 

(Azouvi, 1995 ; Saad, 2016), puis entre la psychologie philosophique et 

la médecine (Antoine-Mahut, 2019, 2020), ont reçu un éclairage 

important, la manière dont la bataille pour la science de l'homme se 

reconfigure dans les années 1850-1860 n'a pas encore été étudiée de 

manière systématique. Un des événements qui lance les débats les plus 

virulents sur la manière de mener cette science ne vient pas, contre toute 

attente, d'un discours à portée d'abord anthropologique, mais d'une série 

de prêches religieuses très populaires, effectuées par le père Gioacchino 

Ventura au début des années 1850. D'abord à Montpellier, puis à Paris, 

les prêches de Ventura plaident pour une subordination de la vérité 

philosophique à la vérité religieuse ; la connaissance ne peut être 

 
déjà consacré plus de la moitié de notre vie ». F. Broussais, De l'irritation et de 

la folie, ouvrage dans lequel les rapports du physique et du moral sont établis 

sur les bases de la médecine physiologique, Delaunay, Paris, 1828, p.XXXI.  
2 Scipion Pinel, par exemple, met à la tête de la science de l'homme les 

aliénistes, car les troubles de l'esprit constituent le point de départ idéal pour la 

connaissance de l'homme normal. Sans cela on risque de retomber dans la 

métaphysique :  « Que deviendra la science de l'homme au milieu de ce grand 

acheminement du siècle ? Elle qui devrait marcher en tête se traînera-t-elle, 

toujours honteuse et surannée, sur les pénibles traces de la métaphysique ou du 

matérialisme ? ». S. Pinel, Physiologie de l'homme aliéné : appliquée à l'analyse 

de l'homme social, Rouvier et Le Bouvier, Paris, 1833, p.2-3. 



Hacques Romain 

60                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

autonome sans errer et doit se subordonner au dogme révélé. Si le 

discours de Ventura est pris avec extrêmement de sérieux par les 

scientifiques et les philosophes, c'est qu'il met en question leur autorité 

en matière de connaissance (Bianco, 2024). Par la suite, les philosophes 

comme les médecins doivent défendre l'autonomie de leur profession en 

s'efforçant de définir ce qui fait leur légitimité disciplinaire.  

Dès lors, un glissement s'opère depuis un débat sur l'autonomie 

de la philosophie vis-à-vis de la religion, vers un conflit sur 

l'identification de la discipline la plus apte à prendre la direction des 

recherches sur la science de l'homme. Avec l'offensive théologique de 

Ventura, qui prétend hiérarchiser philosophie et religion, plusieurs 

disciplines en viennent à revendiquer leur propre domaine de 

compétence et à redéfinir leur place dans la production d'un savoir 

anthropologique. En effet, la théologie, la médecine et la philosophie 

prétendent toutes à une connaissance de l'homme. Nous analyserons 

cette controverse en nous focalisant sur deux réactions aux publications 

de Ventura, la première en philosophie, celle de Charles de Rémusat et la 

seconde en médecine, de Jacques Lordat. À cet égard, ce sont moins les 

arguments de Ventura que leurs effets qui méritent examen dans la 

mesure où ils engagent la construction d'un débat sur la légitimité 

disciplinaire lié à la science de l'homme. 

L'objectif de ce travail est alors de voir comment les débats sur 

la légitimité disciplinaire en viennent à reconfigurer le projet d'une 

science de l'homme au début des années 1850 dans des termes assez 

différents de ceux du début du XIXe siècle. Un premier résultat de cette 

étude est de montrer comment se construit le clivage entre animisme et 

vitalisme que l'on voit apparaître au début des années 1850 et qui est 

décisif pour comprendre les polémiques de la seconde moitié du XIXe 

siècle. L'enjeu est d'abord de fournir un apport à l'historiographie du 

vitalisme, en interrogeant la manière que ce courant a eu de caractériser 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  61 

son autre et de se redéfinir en retour (Andrault, 2013 ; Nouailles, 2024 ; 

Nouvel, 2011 ; Wolfe, 2019). Mais l'enjeu est aussi de montrer comment 

se forge la catégorie d'animisme, qui est décisive dans les débats 

ultérieurs en philosophie comme en médecine (Vincenti, 2019). Un 

second résultat est d'expliquer les liens nouveaux et complexes qui se 

nouent entre théologie, philosophie et médecine, et notamment de voir 

comment les débats théologiques liguent ensemble le spiritualisme 

cousinien et l'école de Montpellier, dans une discrète alliance. Un 

troisième résultat est d'établir le réseau de figures qui permet la 

construction d'une autorité légitime sur les questions relatives à la 

science de l'homme ; en interrogeant les stratégies discursives de 

plusieurs des acteurs de cette polémique, on met ainsi en avant la 

manière dont les figures philosophiques jouent un rôle décisif dans la 

définition de sa propre position ou dans la dénonciation de son 

adversaire (Antoine-Mahut, 2021). Les figures élaborent ainsi une 

historiographie polémique, indissociable de la lutte pour l'autorité dans la 

science de l'homme. Dans celle-ci, la figure de Descartes est décisive 

(Antoine-Mahut, 2016). Or, cette étude permet d'adjoindre à Descartes 

un parent gênant, Thomas d'Aquin, dans cette « affaire de famille » 

qu'est l'histoire de la philosophie (Antoine-Mahut, 2013). C'est que 

l'interrogation sur l'autorité passe aussi par une réflexion sur la 

modernité, pour faire son apologie ou la dénoncer, selon le projet 

philosophique, ou théologique, que l'on défend. 

 

1. L'autorité philosophique : Charles de Rémusat 

En 1853, Charles de Rémusat publie un long article de plus de 

quarante pages dans la Revue des deux mondes, intitulé « Le père 

Ventura et la philosophie », qui rend compte et discute le livre de 



Hacques Romain 

62                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

Ventura, « La Raison Philosophique et la Raison Catholique, 

conférences prêchées à Paris dans l'année 1851 ». Il souligne que Ventura 

mérite l'attention des philosophes pour avoir considéré la religion comme 

une science, et avoir été des réformateurs politiques libéraux en 1848, 

avec Vincenzo Gioberti et Antonio Rosmini. Cependant, c'est dans la 

mesure où Ventura a entrepris une critique radicale de la philosophie, au 

nom d'une défense de l'autorité religieuse, que Rémusat engage la 

polémique.  

Rémusat commence ainsi par examiner la position de Ventura, et 

les quatre reproches principaux qu'il adresse à la philosophie. Ceux-ci 

concernent respectivement sa méthode, son objet, sa définition de la 

certitude et son principe. Selon Ventura, la méthode de la philosophie, 

fondée sur l'observation et l'expérience, ramène tous les phénomènes au 

seul monde naturel au détriment du monde surnaturel de la religion. Tous 

les phénomènes se retrouvent à égalité au sein de la nature. Or, pour 

Ventura « l'égalité a confondu les sciences comme elle a bouleversé la 

société » (Rémusat, 1853, p.821). En second lieu c'est l'objet de la 

méthode qui est en cause. Cet objet est la recherche de la vérité, laquelle 

« suppose qu'il n'y a que des vérités naturelles et aucune vérité révélée » 

(Rémusat, 1853, p.821). Troisième grief, celui du fondement de la 

certitude. En la fondant sur le sens interne privé, c'est-à-dire sur la raison 

individuelle, les philosophes se sont écartés de « la science orthodoxe 

[qui] s'appuie sur l'autorité de l’Église » (Rémusat, 1853, p.821). Enfin, 

le principe même de la philosophie est en cause ; la philosophie moderne 

a pour principe qu'aucun composé ne peut prétendre à une unité réelle, 

tandis que la philosophie orthodoxe considère que l'union de plusieurs 

principes devient une unité réelle. Primat de la distinction d'une part, 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  63 

primat de l'unité de l'autre. Cette partition a des conséquences autant 

épistémologiques que politiques3.  

Ces quatre griefs contre la méthode philosophique reposent tous 

sur son autonomie vis-à-vis de la religion. Ventura entend alors 

réhabiliter une conception de la philosophie et de l'autorité issue de la 

scolastique de Thomas d'Aquin4. Rémusat conclut que dans l'ouvrage de 

Ventura, « tout s'y réduit à cette pensée : la philosophie ne peut être la 

recherche de la vérité, puisque la vérité est connue, ou bien elle suppose 

l'ignorance, autorise le doute, admet ou réalise l'erreur » (Rémusat, 1853, 

p.822). De la sorte, Ventura oppose philosophie et religion et propose de 

subordonner la première à la seconde5. Pour un philosophe comme 

Rémusat, cette dépendance de la rationalité philosophique aux vérités 

révélées est une pure et simple négation de la philosophie, qui néglige 

« cette prétention de la raison à découvrir seule et par elle-même la vérité 

est le rationalisme ou la raison philosophique » (Rémusat, 1853, p.823.).  

On peut alors retenir trois arguments de défense de l'autonomie 

et de la légitimité de la philosophie par lesquels Rémusat s'oppose à 

Ventura. Tout d'abord, il souligne la modernité et le rationalisme 

proprement philosophique de la démarche de Ventura. Ensuite, il montre 

que celui-ci est un mauvais historien de la philosophie. Enfin il insiste 

sur l'insuffisance de ce retour à la scolastique pour fonder une science de 

 
3 Dans l'ordre social, l'unité du pouvoir résulte de l'union du sujet et du ministre, 

et, l'église dans l'ordre politique, l'unité consiste dans l'union substantielle de et 

de l'état ». (Rémusat, 1853, p.821) 
4 « C'est la théologie scolastique, ou plutôt c'est la philosophie de saint Thomas 

d'Aquin ». (Rémusat, 1853, p.821) 
5 « Sur le titre de son nouvel ouvrage, on prévoit en effet qu'il compare la raison 

catholique à la raison philosophique, non pour les concilier, mais pour les 

opposer, peut-être même pour exclure l'une par l'autre ». (Rémusat, 1853, p.822) 



Hacques Romain 

64                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

l'homme. S'opère ainsi un glissement de la question de l'autorité 

philosophique à celle de la connaissance de l'homme.  

En premier lieu, Rémusat souligne que l'argumentation de 

Ventura se place sur le plan philosophique et non sur celui d'un rappel à 

l'obéissance au dogme religieux. À ce titre : « la polémique du père 

Ventura est toute moderne » (Rémusat, 1853, p.824). Elle n'est donc pas 

orthodoxe comme celui-ci le prétend. En argumentant afin d'établir les 

rapports légitimes de la raison et de la foi, Ventura fait œuvre de 

philosophe et s'inscrit dans la modernité, tout en récusant dans ses 

conclusions la valeur de la démarche philosophique : 

Je remarque d'abord que c'est une argumentation qu'on nous promet, une 

argumentation imposante, triomphante, qui nous donnera l'évidence, 

l'évidence mathématique. Soit; elle n'en perd pas pour cela son caractère 

d'argumentation. Donner par le raisonnement une évidence mathématique, 

c'est, s'il en fut jamais, un procédé de rationalisme. Ceci importe, parce que 

nous sommes au principe de la science. (Rémusat, 1853, p.825) 

Dès lors, Ventura apparaît comme un philosophe qui s'ignore, ce 

que Rémusat ne se prive pas de lui rappeler : « nous ne lui reprochons 

pas de faire ainsi; c'est, selon nous, chose inévitable ; nous lui 

reprochons de ne pas s'en apercevoir » (Rémusat, 1853, p.825). Contre 

son gré, Ventura s'affilie performativement à la modernité, au 

rationalisme, et donc aux philosophes. Rémusat définit alors le 

rationalisme comme la recherche de la vérité par la seule raison et le 

rend solidaire de l'autonomie de la philosophie. Le discours de Ventura 

se récuse ainsi de lui-même dans son énonciation même6. En sorte que 

 
6 « Le père Ventura cherche donc; il se. demande est où est la vérité, sur quels 

fondements elle repose, quelle est la méthode qui y conduit. Or comment 

décide-t-il cette question première? Par une argumentation. Que place-t-il au 

début de la science ? Le rationalisme ». (Rémusat, 1853, p.825) 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  65 

Rémusat trace la figure d'un Ventura en philosophe inconséquent, sapant 

à son insu ses propres positions.  

En second lieu, Rémusat construit une figure de Ventura comme 

d'un mauvais historien de la philosophie qui commet des erreurs 

exégétiques sur Thomas d'Aquin. Ainsi, son entreprise de réhabilitation 

de la scolastique s'appuie sur une méconnaissance des doctrines de 

Thomas, notamment sur la partition entre foi et raison. Par la correction 

interprétative, non seulement l'historien de la philosophie qu'est Rémusat 

entend résoudre en sa faveur une polémique qui mettait en question sa 

légitimité philosophique, mais il démontre encore la compétence 

technique de sa discipline en pointant l'incompétence philosophique de 

son adversaire.  

C'est notamment l'importance de l’œuvre d'Aristote dans le 

thomisme que signale, à dessein, Rémusat. En méconnaissant 

l'importance du Stagirite, Ventura témoigne d'un triple manque de 

compétence7. Il s'agit, en premier lieu, d'une omission dans 

l'interprétation philosophique qui rompt avec la rigueur de l'historien de 

la philosophie. En second lieu, il s'agit d'une lecture sélective qui ne 

conserve que les prises de distances vis-à-vis de la philosophie, au 

détriment des héritages, lesquels sont bien plus importants. En effet, 

 
7 « Mais nous ne sommes point ici pour discuter la scolastique. Bonne ou 

mauvaise, le père Ventura est fort en droit d'adopter une définition de l'âme qui a 

contenté Saint Thomas, pourvu qu'il veuille bien ne pas omettre désormais de 

dire que saint Thomas avait emprunté presque toute sa psychologie d'Aristote, et 

qu'en cette matière comme en toute autre il ne s'écarte des leçons de celui qu'il 

appelle par excellence le philosophe que lorsqu'il est décidément impossible de 

les accorder avec les dogmes de la foi. Avant d'accuser les philosophes de 

crétinisme orgueilleux, il ne serait pourtant pas inutile de se rappeler ces choses-

là ». (Rémusat, 1853, p.847). 



Hacques Romain 

66                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

Thomas se réfère davantage à Aristote qu'aux pères de l’Église8. De la 

sorte, Rémusat démontre par le fait que philosophie et religion ne sont 

pas dissociées par Thomas, mais au contraire articulées l'une à l'autre. 

Cela conduit à des erreurs de psychologie ; Rémusat corrige enfin la 

définition de l'âme que son adversaire propose en soulignant que « pour 

l'honneur d'Aristote et de saint Thomas, nous devons faire remarquer 

qu'ils la rendent plus exacte que ne l'a fait le père Ventura » (RÉMUSAT, 

1853, p.847). La simple affiliation par Rémusat de Thomas à Aristote 

devient ainsi polémique, car elle articule philosophie et religion, et vaut 

comme un argument contre les thèses de Ventura. De la sorte, Rémusat 

peut donc défendre la légitimité d'une lecture et d'une revalorisation de 

Thomas, pourvu qu'elle soit philosophique9. Il faut cependant bien voir 

que les louanges qu'il adresse à Thomas sont à lire comme des arguments 

contre ceux de Ventura :  

Il n'est point de scolastique dont la lecture soit plus instructive, et nous 

aimons à voir l'église s'inspirer de son génie. Il était un grand partisan de la 

raison, ce dont nous le louons fort; un zélé disciple d'Aristote, ce qui ne nous 

offense point; un sectateur assez vif de la philosophie des sensations, ce que 

nous ne lui reprocherons pas trop sévèrement; mais il mérite la grandeur de 

sa renommée. (Rémusat, 1853, p.844) 

 
8 « Il faut qu'il y ait longtemps que le père Ventura ait lu, je ne dis pas Aristote, 

Dieu l'en préserve ! mais Saint Thomas, car dans les dix-sept questions de la 

première partie de la Somme théologique, qui forment un véritable traité de 

l'âme, il aurait vu, à chaque page, le philosophe de Stagire plus souvent cité que 

l'Écriture et les pères ». (Rémusat, 1853, p.846). 
9 « Donc le père Ventura a entrepris la réhabilitation de saint Thomas. Nous 

n'avons rien contre. Saint Thomas est un grand esprit ». (Rémusat, 1853, p.844). 

C'est d'ailleurs Rémusat qui remet en 1858 à Charles Jourdain le prix de 

l'Académie des sciences morales et politiques, pour son ouvrage sur La 

philosophie de Saint Thomas d'Aquin. 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  67 

Si l’Église doit s'inspirer de son génie, c'est pour avoir soutenu 

l'autonomie de la foi et de la raison, la conciliation de la psychologie 

philosophique avec les dogmes religieux, et pour avoir refusé le 

sensualisme. Enfin, en troisième lieu, Rémusat rejette la psychologie de 

Ventura et suggère que celui-ci défend une mauvaise anthropologie. 

L'examen des conférences de Ventura au travers du prisme des rapports 

entre foi et raison a ainsi une conséquence épistémologique, savoir qui 

de la théologie ou de la philosophie peut prétendre à prendre la tête des 

recherches sur la science de l'homme : 

Ce n'est pas moins que la réponse à cette question « Qu'est-ce que 

l'homme? » car le docte prédicateur la pose, cette question, sans faire 

réflexion que la poser ainsi, quærere, et entreprendre de la résoudre, comme 

on va le voir, par le raisonnement, c'est chercher la vérité, et faire, j'en suis 

bien fâché, de la philosophie inquisitive. (Rémusat, 1853, p.845) 

Selon Ventura, l'homme est une forme substantielle, composée 

d'âme et de corps dans une unité substantielle et non accidentelle, 

définition qu'il reprend à Thomas d'Aquin10. Rémusat rétorque que cette 

définition remonte à Aristote et qu'elle n'est donc pas propre à 

l'orthodoxie catholique11. En outre, Ventura tronque la définition de 

 
10 Rémusat raille la possibilité d'une anthropologie aux origines exclusivement 

religieuses, instaurée au Moyen-âge par les autorités ecclésiastiques et 

négligeant l'interrogation des antiques sur l'homme : « C'est la définition de 

Saint Thomas, c'est ce principe profond et important que le concile de Vienne, 

en 1311, a décrété et prescrit sous peine d'hérésie. Il n'en faut pas vouloir aux 

anciens philosophes, ajoute avec beaucoup de charité notre vénérable auteur, de 

n'avoir pas su cette grande vérité: pour connaître ainsi l'homme, il fallait 

connaître Jésus-Christ ». (Rémusat, 1853, p.845) 
11 « Mais ne semblerait-il pas, à entendre le père Ventura, qu'il s'agisse d'un 

dogme révélé, quand il exalte cette définition, ce principe profond et important, 

base de toute philosophie, ce principe inconnu des philosophes anciens à qui il 

faut pardonner, puisqu'ils ignoraient le christianisme ? Or ce principe est tout 

simplement, qui donc l'ignore? la définition d'Aristote ». (Rémusat, 1853, p.845) 



Hacques Romain 

68                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

l'âme ; celle-ci est en effet chez Aristote et Thomas, la forme 

substantielle du corps vivant et non la forme substantielle du corps, 

comme l'affirme Ventura12. Rémusat raille la naïveté d'une telle 

définition partielle13. Enfin, Rémusat exprime ses doutes sur la 

pertinence d'une telle définition de l'homme pour l'anthropologie 

contemporaine. Faire de l'homme une unité substantielle conduit à 

écarter ce qui est en question, c'est-à-dire de savoir comment l'homme 

peut être à la fois un être corporel et spirituel. Il ne faut donc pas partir 

de l'unité comme d'un fait indépassable, mais s'interroger sur le 

« comment » de cette union14. Une telle doctrine semble en outre 

compromettre l'immortalité de l'âme et rompre avec le dogme religieux, 

car elle se rend incapable de penser la disjonction du composé et la 

 
12 « Si l'âme n'était que la forme substantielle du corps, tout corps, même 

inorganique et inanimé, ayant en scolastique une forme substantielle, sous peine 

de ne pas exister, tout corps aurait une âme; mais Aristote et Saint Thomas 

insèrent presque toujours dans la définition ces mots : corps naturel, organique; 

et comme le corps organique peut être sans vie, ils ajoutent : corps organique 

ayant la vie en puissance. En effet, l'âme n'est la forme substantielle du corps 

qu'autant que le corps est vivant ». (Rémusat, 1853, p.847) 
13 « Voilà qui étonnera tout lecteur ayant la moindre teinture des choses 

philosophiques. Il se demandera sur quels témoignages ou par quelle 

inadvertance un savant théologien a pu écrire des choses aussi surprenantes, et 

qu'un étudiant n'aurait pas écrites. C'est qu'un étudiant n'aurait pas eu un 

système à justifier et le besoin de chercher contre la philosophie des griefs à tout 

prix, même au prix de la vérité des faits ». (Rémusat, 1853, p.845) 
14 « Comment l'unité de substance du corps et de l'âme en expliquerait-elle 

clairement les rapports? Ce n'est pas de savoir s'ils sont unis qu'il est question, 

c'est de savoir ou plutôt de conjecturer comment deux substances ou, si l'on 

veut, deux natures aussi différentes peuvent être en communication et dans un 

certain rapport d'action et de passion. Ce n'est pas le fait, c'est le comment du 

fait qui étonne, qui trouble, et plus vous aurez rapproché, confondu les deux 

substances, plus vous aurez épaissi le voile derrière lequel se dérobe ce mystère 

de notre nature ». (Rémusat, 1853, p.848) 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  69 

survie de l'âme. Rémusat n'a pas de peine à rappeler que sur ce point, 

Aristote peut être très difficilement réactualisé dans une optique 

théologique15. Rémusat refuse ainsi de parler d'une unité substantielle de 

l'homme, pour considérer l'homme comme une union de deux 

substances, dans le sillage de Descartes. La figure de Descartes intervient 

ainsi comme un contrepoint explicite à la figure de Thomas et prend la 

tête de la science de l'homme à venir. Rémusat souligne que Descartes ne 

définit pas la nature humaine ; cette absence de définition de l'homme, 

loin d'être une lacune, est justement ce qui lui permet d'éviter de tomber 

dans les définitions excessives de Ventura comme du spiritualisme 

théologique de Louis de Bonald. À l'inverse de ce dernier, Descartes 

refuse de réduire l'homme à une intelligence servie par des organes. La 

référence polémique à Bonald importe ici, car sa conception de l'homme 

est justement mise en avant par Lordat pour défendre le vitalisme de 

Montpellier contre Ventura. Le débat dépasse la définition de la 

philosophie et de la foi pour engager celle de la nature de l'homme. 

Rémusat confère cependant, avec Ventura une place importante à l'union 

de l'âme et du corps, Descartes refusant lui-même de faire de l'homme un 

pilote en son navire. Mais il s'agit toutefois d'une union de deux 

substances hétérogènes, dont les modalités de la relation posent 

problème, et que l'on ne saurait, avec les thomistes, ramener à une unité 

 
15 « Mais voici qui est plus grave. Si l'âme est confondue avec le corps au point 

qu'il y ait, non pas union de deux-substances, mais unité de substance dans 

l'homme, comment l'âme peut-elle être séparée du corps sans cesser d'exister? 

Cette unité de substance est une pensée d'Aristote très-mal venue dans une 

philosophie chrétienne. Aristote, lui, n'admettait pas l'immortalité de l'âme, du 

moins de l'âme tout entière. La substance ne résultait pour lui que de la réunion 

de la forme et de la matière. Cette forme qu'on appelle âme, perdant sa 

substance en perdant son corps, comment pourra-t-elle subsister sans lui? ». 
(Rémusat, 1853, p.849) 



Hacques Romain 

70                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

substantielle16. De la sorte, Descartes traite l'homme comme un 

problème, au croisement de ces deux substances que sont l'âme et le 

corps, ce qui en interdit toute définition définitive, mais permet d'ouvrir 

un programme d'étude scientifique de leurs rapports. En définitive, en 

soulignant l'actualité de Descartes dans la science de l'homme, Rémusat 

réaffirme la rupture entre le cartésianisme et la conception d'un savoir 

fondé sur l'autorité issu de la scolastique : 

Enfin Descartes vint, et c'est bien lui, en effet, qui ferma les portes du temple. 

Ce temple de la Jérusalem scolastique, le père Ventura voudrait le rouvrir 

aujourd'hui, en réparer les ruines. Ce n'est pas nous qui nous rirons de cette 

entreprise, ni qui chercherons à disperser les travailleurs. Nous les avons 

visitées quelquefois ces ruines fameuses avec une curiosité pleine de respect, 

et nous ne serions pas scandalisé de les voir se relever de terre; mais 

franchement la chute a été bien lourde, le discrédit est bien grand, Descartes a 

terriblement réussi. Le père Ventura aurait bien fait de rechercher pourquoi, et 

d'examiner si la scolastique est de ces puissances dont la restauration soit 

possible. (Rémusat, 1853, p.842) 

En conséquence, l’œuvre de Ventura, « au point de vue de la 

science et de la religion (...) n'a pas les caractères éclatants de la vérité, et 

pourrait avoir quelques-unes des conséquences de la mauvaise 

 
16 « Descartes parle autrement. Il définit l'âme une chose qui pense, c'est vrai; 

mais je doute que nulle part il définisse l'homme. Il a donné maintes fois de la 

nature humaine une théorie développée. Et il dit positivement, dans une réponse 

à Arnauld, qu'il a bien pris garde que personne ne pût penser que l'homme n'est 

rien qu'un esprit usant et se servant du corps. Il combat, comme le père Ventura, 

la doctrine qui assimile l'âme dans le corps à un pilote en son navire, et tous 

deux se gardent bien de nous dire qu'en cela ils ne font que répéter Aristote. 

Enfin il convient, avec le père Ventura, qu'il y a union réelle entre l'âme et le 

corps; que l'un et l'autre sont substantiellement unis; mais j'avoue qu'il entend 

par là qu'il y a union de substance à substance et non unité de substance. Il sait 

trop bien que ce sont deux choses distinctes, deux natures séparables, et qu'il 

importe à l'homme, avant toute chose, que l'âme soit en elle-même une 

substance ». (Rémusat, 1853, p.846) 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  71 

philosophie » (Rémusat, 1853, p.850). La philosophie doit ainsi 

poursuivre l'entreprise du spiritualisme, réaffirmer la terrible réussite de 

Descartes, et laisser l'autorité scolastique dans les ruines de l'histoire. Si 

la réponse des philosophes spiritualistes à Ventura s'oriente vers une 

redécouverte de l'anthropologie cartésienne, c'est néanmoins dans une 

autre direction anthropologique que se dirigent d'autres adversaires de 

Ventura, les médecins de Montpellier. 

 

2. L'autorité médicale : Jacques Lordat 

En 1850, Lordat apprend par certains de ses amis que les 

« catholiques rigides de Montpellier » suspectent son vitalisme d'hérésie, 

quand bien même celui-ci défend une « anthropologie lucide et 

harmonique », qu'il envisage comme « étroitement liée avec la médecine 

pratique et si conforme à la morale tant sociale que religieuse » (Lordat, 

1854, p.XCVII). Lordat découvre qu'à l'origine de ces reproches se 

trouvent les prêches du père Ventura, alors exilé à Montpellier. Lordat le 

rencontre vers la fin de l'année 1850 et discute avec lui de leurs 

différends quant à la constitution de l'homme. Avec Hippocrate et 

Barthez, Lordat défend la dualité du dynamisme humain, tandis que 

Ventura déclare, aux dire de Lordat, « que la seule théorie de l'homme 

que l'on pût catholiquement admettre, était l'animisme de Stahl » 

(Lordat, 1854, p.XCVII). 

En 1851-1852, alors que Ventura quitte Montpellier pour Paris, 

Lordat s'efforce d'apaiser les débats dans sa première leçon de son livre 

Accord de la doctrine Anthropologique de Montpellier avec ce que 

demandent les lois, la morale publique et les enseignements religieux 

prescrits par l'État. Contre une anthropologie qu'il qualifie de stahlienne, 

Lordat mobilise la figure de Bossuet, à la fois garant d'une science de 



Hacques Romain 

72                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

l'homme duo-dynamiste et peu suspect d'hérésie aux théologiens17. 

L'usage de cette figure n'est sans doute pas dénuée d'une pointe d'ironie, 

car Ventura est alors surnommé le Bossuet italien. Opposé à ce dernier, 

Lordat élabore une figure de Bossuet en « théologien positif » (Lordat, 

1852, p.23), dont interrogation sur la liberté le pousse à constater que 

« le corps éprouve des mouvements que l’âme pensante n'a pu ni opérer 

ni empêcher » (Lordat, 1852, p.24) et en conclut que « l’évêque de 

Meaux ne craint donc pas la dualité de notre dynamisme » (Lordat, 1852, 

p.25). 

Une fois à Paris, Ventura s'attaque désormais à Louis de Bonald, 

que Lordat a défendu ouvertement dès son Idée Pittoresque de la 

Physiologie Humaine Médicale enseignée à Montpellier de 1848-1849. 

L'attaque contre Bonald est comprise par Lordat comme une pique 

déguisée contre ses propres théories, faite cette fois depuis Paris, face à 

un public « matérialiste », celui de l'école médicale de Paris, qu'il 

qualifie même de « stahliens spinosistes »18. Lordat souligne les enjeux 

anthropologiques de ce débat : tandis que Bonald défend que l'homme 

est une intelligence servie par des organes, Ventura propose de définir 

l'homme comme un animal raisonnable, corps animé constituant une 

unité inséparable. La polémique autour de Bonald se poursuit lorsqu'en 

 
17 v« Pour prouver la liberté de ces opinions, j'ai cité des Auteurs illustres qui 

enseignent la Dualité, et Bossuet qui fait plus que de la tolérer ». (Lordat, 1854, 

p.VIC) 
18 « Est-ce que l'attaque de la définition bonaldienne est autre chose qu'une 

provocation contre nous ? Par un hasard singulier, cette attaque n'a pas été faite 

en chaire à Montpellier; le lieu n'en était pas indigne : le preux y aurait au moins 

trouvé des ennemis. Il a développé sa valeur dans le côté faible des remparts de 

la doctrine hippocratique, où il trouvera non pas ses amis, mais des matérialistes 

et des stahliens spinosistes, nos ennemis, qui se coaliseront avec lui contre notre 

doctrine. — Je crains que dans Paris il n'y ait pas un champion pour la 

définition ». J. Lordat, Réponses à des objections... (Lordat, 1854, p.CX). 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  73 

1852, le vicomte de Bonald, père de Louis de Bonald, répond à Ventura 

dans une Lettre apologétique publiée dans l'Univers. Ventura publie en 

retour De la vraie et de la Fausse Philosophie, en réponse à une Lettre 

de M. le Vicomte Victor de Bonald. (Lavabre-Bertrand, 2015, p.125-137). 

En 1854, Lordat publie alors un ouvrage au titre programmatique ; 

Réponses à des objections faites contre le principe de la dualité du 

dynamisme humain, lequel est une des bases de l'anthropologie médicale 

enseignée dans la Faculté de médecine de Montpellier : précédées d'une 

introduction dont l'objet est, d'abord, de montrer la nécessité où est cette 

Faculté de défendre son enseignement, ensuite de présenter pour 

exemple une apologie de la définition bonaldienne de l'homme, 

condamnée par le célèbre père Ventura. Il s'agit bien de défendre la 

médecine enseignée à Montpellier, attaquée par le théologien italien, et 

pour ce faire de promulguer une anthropologie. 

Le fond du différend entre Lordat et Ventura est ainsi d'établir 

qui est le plus légitime pour fonder une science de l'homme. En accusant 

Ventura et Stahl de défendre un « Monothélisme Anthropologique » 

(Lordat, 1854, p. XVCIII), Lordat souligne l’enjeu anthropologique du 

débat. Il oppose le monothélisme anthropologique à son propre duo-

dynamisme anthropologique, dans lequel le principe vital et le principe 

pensant sont distincts. Il faut cependant souligner que Ventura ne s'affilie 

ni ne mobilise jamais la figure de Stahl, à laquelle il privilégie celle de 

Thomas d'Aquin. Lordat fait usage de la figure du médecin allemand du 

XVIIIe siècle comme d'un repoussoir, celui du mauvais philosophe et du 

mauvais médecin, figure amplement développée au début du XIXe 

siècle. Lordat reconnaît cependant deux mérites à Stahl. Le premier est 

d'avoir réfuté le mécanisme cartésien ainsi que le réductionnisme 

physico-chimique. Le second est d'avoir montré que l'exercice des 

fonctions vitales implique une finalité, redécouvrant ainsi les 

conceptions hippocratiques. Néanmoins, « la révoltante erreur du 



Hacques Romain 

74                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

stahlianisme » (Lordat, 1854, p.CI) a été de « ne jamais séparer la finalité 

d'avec l'intelligence » (Lordat, 1854, p.CII). Ce faisant, celui-ci rompt 

résolument avec la médecine hippocratique, en niant qu'il y ait une 

activité finalisée du corps indépendant de la pensée. À l'inverse, l'école 

de Montpellier distingue deux ordres différents d'exercice de la finalité ; 

l'ordre vital et l'ordre intellectuel, tous deux distincts de l'ordre inanimé. 

En conséquence, la médecine vitaliste s'appuie sur une métaphysique et 

sur une théorie de l'homme qui fonde sa pratique19. Par opposition, nier 

la distinction de l'ordre vital et de l'inanimé, en réduisant les maladies à 

des modifications physico-chimiques ou à des lésions anatomiques, 

revient à privilégier l'anatomopathologie, comme le font les médecins 

organiciens de l'école de Paris. Ce réductionnisme se retrouve chez les 

animistes, quoique renversé : en niant la distinction de l'ordre vital et de 

l'ordre intellectuel, les animistes donnent au théologien le même rôle 

qu'au médecin, celui de guérir l'âme, laquelle agit dans toutes les 

fonctions de l'organisme. Ainsi, le médecin de Montpellier a besoin d'une 

métaphysique pour définir son propre objet, pour fonder sa pratique, 

mais aussi pour défendre théoriquement l'autorité de son propre discours 

sur l'homme. 

Si cette anthropologie fonde une pratique, elle se justifie 

également par l'exercice clinique. Lordat se réclame ainsi d'Hippocrate 

pour soutenir que « les connaissances les plus positives sur la nature de 

l'Homme découlent seulement de la Médecine » (Lordat, 1854, 

p.XCVIII). C'est du point de vue médical, à la médecine de mener la 

science de l'homme. Mais cette thèse reçoit une fin de non-recevoir de la 

 
19 « Je n'ai pas besoin de répéter que l'étude de l'ordre vital, considéré dans la 

science de l'homme, n'a pas moins d'importance que l'étude de l'anatomie et de 

la psychologie, et qu'un médecin ne doit croire mériter son titre que quand il 

s'est pénétré de toutes les connaissances alors actuelles relatives à la doctrine du 

principe vital humain ». (Lordat, 1854, p.CLIII) 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  75 

part des théologiens. C'est alors sur leur terrain que Lordat se voit 

contraint de déplacer ses arguments20. Dès lors, à la mésentente sur la 

valeur des preuves médicales, s'ajoute désormais une incompréhension 

sur le statut de la métaphysique. Tandis que la métaphysiques est pour 

Ventura une partie de la scolastique, Lordat en assume une définition 

baconienne et se veut « naturelle, expérimentale, empirique » (Lordat, 

1854, p.CI)21 . 

Si Lordat intervient dans le débat engagé par le père Ventura 

c'est ainsi pour une double raison. La première est que Ventura propose 

une anthropologie concurrente, celle de l'animisme. Cependant, la 

seconde, bien plus décisive, est que Ventura établit son anthropologie 

depuis une position d'autorité qui entend saper celle du médecin, en 

questionnant la légitimité de sa propre pratique, à savoir de guérir les 

maladies du principe vital.  De la sorte, Lordat dénonce la subordination 

de la philosophie à la théologie. En effet, la médecine fait partie de la 

philosophie naturelle et, à ce titre, ne peut pas être dépendante de 

l'autorité religieuse. Le combat de Lordat rejoint alors celui des 

philosophes : 

 
20 « Les faits et la philosophie expérimentale ne pouvaient donc pas, au sens de 

mon adversaire, être considérés comme des sources de preuves suffisantes: il 

fallut se rabattre sur l'autorité religieuse ». (Lordat, 1854, p.XCVIII) 
21 « En passant, nous pouvons bien remarquer le service que BACON nous a 

rendu par l'acception néologique qu'il a donnée au mot métaphysique. Pour lui, 

ce mot porte notre attention sur la connaissance abstraite de la finalité, en la 

séparant de celle de l'intelligence et de celle du sentiment de conscience. De 

cette manière, on conçoit que la finalité peut appartenir à des causes 

profondément différentes par leurs natures respectives; de plus, si la finalité peut 

exister sans intelligence, elle peut exister aussi indépendamment de certaines 

lois physiques: par exemple, elle est en contraste avec la nécessité et 

l'infaillibilité de la physique. Cette distinction, nullement hypothétique, mais 

intuitivement évidente, n'a pu être connue que par la médecine humaine: c'est au 

moins là seulement qu'on a pu la démontrer ». (Lordat, 1854, p.CI) 



Hacques Romain 

76                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

On doit voir que la constitution de l'homme, qui est la seule base de la 

médecine, ne peut être connue que par la philosophie naturelle. Il en faut 

conclure que rejeter la philosophie comme contraire au catholicisme serait un 

attentat contre l'humanité, qui ne peut se passer de l'art salutaire. (Lordat, 

1854, p.CLXXXV) 

Lordat reconnaît à Ventura le droit d'être animiste ; mais le 

problème est que celui-ci soutient son animisme depuis une position 

d'autorité incontestable en matière théologique. Il étend alors l'autorité de 

théologien proclamée depuis sa « chaire de vérité », sur des domaines 

qui devraient logiquement lui échapper : « ma pénible surprise ne se 

rapporte pas à l'opposition d'un sentiment doctrinal contraire à notre 

enseignement; elle se rapporte au lieu où elle est proclamée avec 

autorité, dans une circonstance où tout appel est interdit. » (Lordat, 1854, 

p.CLXXXV).  

C'est ainsi moins le contenu animiste du discours qui est en 

question que l'autorité du discours sur l'homme. Ventura, en proclamant 

qu'il a autorité sur des questions qui excèdent son domaine, s'accapare la 

légitimité professionnelle des médecins. En sorte qu'il s'agit là, pour 

Lordat, d'une extension illégitime et arbitraire de l'autorité théologique22. 

Les preuves médicales s'avèrent insuffisantes à renverser cette autorité, 

une fois celle-ci reconnue comme telle, comme Lordat en fait l'épreuve. 

La stratégie de Lordat est alors d'en montrer le caractère arbitraire, et, 

pour ce faire, d'isoler la position de Ventura en se garantissant 

l'assentiment de la  communauté des théologiens. Pour ce faire, Lordat 

mobilise la biographie de Thomas d'Aquin par Antoine Touron et s'affilie 

à une conférence du père Lacordaire. Lordat délègue ainsi sa parole à 

une communauté d'autorité : « ce que je dis ne part pas de moi: c'est la 

 
22 « Profiter du respect religieux dû à la prédication, pour faire valoir une 

opinion personnelle, et pour flétrir sans preuve l'opinion contraire, n'est-ce pas 

s'écarter des règles de la délicatesse ? ». (Lordat, 1854, p.CLXXXV). 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  77 

répétition du sentiment de Théologiens aussi éclairés qu'éloquents » 

(Lordat, 1854, p.CXL). Il s'agit d'un double isolement de Ventura ; 

d'abord vis-à-vis de ses théologiens contemporains, mais surtout, il s'agit 

de le priver de tout appui sur la figure de Thomas d'Aquin et 

d'Augustin23. En définitive, Lordat propose de réconcilier le théologien 

et le médecin, réconciliation qui passe par leur admission commune du 

vitalisme et leur rejet de l'animisme : 

Le théologien et le médecin, qui tendent définitivement à servir l'humanité, 

sont intéressés à ne pas s'isoler. Ils sont obligés de bien connaître l'homme; 

mais comme ils conviennent que ce sujet est à certains égards unitaire, et à 

d'autres égards composé et partageable dans l'exploitation, il faut bien qu'ils 

s'entendent sur la détermination des points où ils doivent concourir, et de 

ceux où il leur est permis d'opérer séparément. (Lordat, 1854, p.CXLIII) 

Le médecin comme le théologien s'intéressent au bonheur de 

l'homme. Cependant leurs tâches ne se recoupent pas. Le médecin 

s'occupe du « soin collectif de la santé et des sensations » quand le 

théologien s'occupe de « la raison et de l'usage des sentiments » (Lordat, 

1854, p.CXLIII). Ce partage des domaines d'actions repose sur une 

conception duelle de l'homme entre le domaine de la vie organique et 

celui de l'âme pensante. Cependant, comme la conception de l'homme 

animiste réduit notre humanité à l'âme seule, le champ jusque là dévolu 

au médecin passe dans le domaine de compétence du théologien, 

« puisque, suivant l'hypothèse, il n'y a pas d'autre puissance active dans 

l'agrégat humain vivant que l’âme pensante, il est chargé de pourvoir à 

l'initiative de chaque phénomène de la durée de l'individu » (Lordat, 

 
23 « Loin de supposer une répulsion entre la Raison et la Foi Religieuse, Saint 

Augustin et Saint Thomas sont enseigné que l'étude exacte de la nature est du 

plus grand intérêt pour la rectitude de l'enseignement de la science divine ». 

(Lordat, 1854, p.CXL). 



Hacques Romain 

78                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

1854, p.CXLIV). Lordat ne masque pas ses inquiétudes face à cet 

accaparement des compétences médicales par le théologien : 

Mais [le théologien] trouvera-t-il dans cette science pratique de quoi 

satisfaire aux besoins du client atteint d'une épilepsie, d'une fièvre typhoïde, 

d'une fluxion de poitrine, d'un choléra, de l'affection tant célébrée par 

Fracastor, d'un tétanos? (Lordat, 1854, p.CXLIV) 

Les prétentions impérialistes de Ventura viennent ainsi buter sur 

l'écueil de la maladie et de la pratique clinique, reconnue par le reste de 

la communauté théologique : « les papes, les cardinaux, les évêques 

veulent leur médecin » (Lordat, 1854, p.CXLV)24. Ainsi, la défense de 

l'autonomie de la médecine s'accompagne de la promotion d'une 

définition de l'homme qui atteste d'une compétence proprement 

médicale. Lordat distingue ainsi soigneusement la connaissance médicale 

de celle des sciences physiques. Sur ce point, il en appelle à la 

philosophie, qui a su reconnaître « l'obligation d'aller à la recherche de 

cette puissance biologique humaine, espèce importante de l'ordre vital si 

bien reconnu par l'Antiquité » (Lordat, 1854, p.CXLVII). Le vitalisme, 

en refusant de ramener le principe vital à l'organisation corporelle se 

donne comme adversaires la médecine de Cabanis, mais aussi de 

l'organicisme médical issu de Broussais. En cela, Lordat partage des 

adversaires communs avec le spiritualisme. Quoiqu'ils ne s'accordent pas 

sur la définition de l'homme, ils se rejoignent pourtant sur des positions 

disciplinaires et méthodologiques. Les philosophes comme les médecins 

de Montpellier défendent ainsi une approche non-réductionniste des 

phénomènes vitaux et mentaux. Par ailleurs, Lordat réhabilite à sa 

 
24 « Il faut donc convenir que la théologie est impuissante par rapport à l'intérêt 

de la santé présente qu'il importe de conserver, et d'une santé perdue qu'il s'agit 

de recouvrer. On ne peut donc pas se dispenser de s'adresser à celui auquel la 

partie corporelle de l'homme est échue, et dont l'intention essentielle est de le 

servir dans ses états morbides ». (Lordat, 1854, p.CXLV) 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  79 

manière l'ontologie et la métaphysique. Il acte ainsi explicitement d'une 

alliance avec la philosophie spiritualiste : 

En supposant que ces deux amateurs de l'humanité ne possèdent pas une 

profonde connaissance de la médecine, ils doivent arriver à la découverte des 

deux puissances du dynamisme humain par les seules règles de l'induction 

appliquée à l'histoire commune de la vie de l'homme. Nous en trouvons la 

preuve dans le mémoire que le jeune JOUFFROY a écrit peu de temps avant 

sa mort, et qui a pour titre: distinction de la physiologie et de la psychologie, 

où la réalité d'une force vitale humaine, différente de l’âme pensante, est 

établie d'une manière très-solide au moyen de la seule philosophie 

expérimentale. J'ignore si l'auteur a connu la doctrine de la constitution de 

l'homme telle qu'elle est enseignée depuis longtemps à Montpellier; mais ce 

qu'il y a de vrai, c'est que sa dialectique a prouvé qu'à l'aide de la conscience, 

de l'observation de sa propre vie et du bon sens, on parvient à la connaissance 

certaine des deux puissances, de natures radicalement différentes. (Lordat, 

1854, p.CL) 

Dans le débat avec Ventura, le spiritualisme philosophique et le 

vitalisme médical s'accordent dans la défense de l'autonomie de la 

philosophie contre l'autorité religieuse. Il est significatif que ce soit le 

texte de Jouffroy qui soit alors mentionné. D'une part parce que Jouffroy 

s'oppose justement à l'annexion de la philosophie souhaitée par 

Broussais au bénéfice de la médecine. Or, la médecine anti-

métaphysique, organicienne et politiquement libérale de Broussais, est 

aux antipodes de celle de Montpellier, ouverte à la métaphysique, 

soutenue par le principe vital, et, dans une certaine mesure, 

politiquement réactionnaire (Braunstein, 1986). D'autre part, Jouffroy 

représente à lui seul toute l'opposition que les spiritualistes ont reçu de la 

part des théologiens, figure d'une autonomie disciplinaire durement 

conquise et à nouveau menacée dans les années 1850 (Pommier, 1928). 

Contre toute attente, la philosophie spiritualiste entretient ainsi une 

proximité forte avec le vitalisme de Montpellier, qui relève d'intérêts 



Hacques Romain 

80                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

convergents en terme d'autorité scientifique plus que de thèses partagées 

ou de liens institutionnels et personnels25. 

 

Conclusion 

On peut ainsi tirer deux conclusions de ces analyses. En premier 

lieu, le spiritualisme philosophique et le vitalisme médical se rejoignent 

sur une même conception du partage disciplinaire dont ils défendent 

l'autorité et la prétention à produire des savoirs. Ils s'accordent en outre 

sur la défense du duo-dynamisme humain. Reste à en établir précisément 

le sens. Lordat se réclame d'une définition de l'homme de Bonald comme 

intelligence servie par des organes, que les spiritualistes, à l'instar de 

Rémusat, refusent (Macherey, 2013, p.122-123). Derrière la 

reconnaissance de la dualité humaine reposent en réalité des conceptions 

de l'homme très différentes. L'accord se fait donc moins sur une thèse 

anthropologique que sur une certaine conception du rapport au savoir et 

de sa répartition disciplinaire. En désaccord sur ce qu'est l'homme, 

spiritualistes et vitalistes s'accordent sur leur autonomie disciplinaire, et 

 
25 À cet égard, lorsque Bouillier se proclame en faveur de l'animisme, il force les 

spiritualistes à expliciter leur position sur les rapports de l'âme et du corps en 

termes de positionnements médicaux. Dans son mémoire de 1858, il cherche à 

rallier à sa cause Victor Cousin, Adolphe Franck, Émile Saisset et Félix 

Ravaisson. Or, ces derniers ne se sont justement jamais explicitement 

positionnés en faveur de l'une ou l'autre de ces thèses, en dépit d'un accord 

stratégique, mais non pas d'abord doctrinal, avec l'école de Montpellier. L'enjeu 

des débats internes au champ philosophique des années 1860 est ainsi de situer 

chacun par rapport à cette nouvelle polarité entre monodynamisme et 

duodynamisme, reformulé ensuite sous les termes d'animisme et vitalisme, 

clivage qui se formalise dans le débat lancé par Ventura, et qui polarise la 

deuxième moitié du XIXe siècle. 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  81 

au nom de cet accord, leur différend anthropologique reste à l'arrière-

plan. La dualité humaine permet en effet aux médecins et aux 

philosophes de bénéficier chacun d'un champ de compétence reconnu. 

En conséquence, ce débat avec Ventura permet d'établir un accord, 

discret autant que solide, entre le spiritualisme cousinien et le vitalisme 

de Montpellier. Cette proximité inaperçue permet en retour d'établir de 

nouvelles proximités entre certains théologiens et le vitalisme médical. 

En conflit avec le père Ventura, des théologiens comme l'abbé Flottes et 

l'abbé Bautain rejoignent l'école de Montpellier. Face à un adversaire 

commun, on peut alors interroger de nouvelles convergences entre l'école 

théologique et l'école spiritualiste (Lavabre-Bertrand, 2015, P.133 ; 

Barancy, 2019, p.81- 92). Mais, dès lors, c'est l'unité de l'école 

théologique qui devient problématique : le rapport à l'autorité de l’Église 

sur les questions scientifiques serait un de ces points de rupture, tout 

comme l'admission de la physiologie et de la médecine au cœur de la 

réflexion théologique (Leonardi, 2026). 

En second lieu, enfin, ce débat permet de mieux comprendre 

l'ampleur et la virulence que prennent, quelques années plus tard, en 

1858, les réactions à la publication par le philosophe spiritualiste 

Francisque Bouillier de son mémoire « De l'unité de l'âme pensante et du 

principe vital ». Celui-ci propose une philosophie biologique favorable à 

l'animisme, réhabilitant dans une certaine mesure Stahl, et surtout 

Leibniz. Ce texte est reçu à Montpellier comme un véritable coup de 

poignard dans le dos de la part des philosophes à l'endroit des médecins. 

Les alliés spiritualistes trahissent les médecins montpelliérains en faveur 

de l'animisme des théologiens, contre lequel ils avaient pourtant fait front 

quelques années auparavant. Le texte le plus éloquent à cet égard est 

l'article de François Anselme Jaumes, paru dans Montpellier médical, le 

1er novembre 1858, intitulé « Objections nouvelles faites au double 

dynamisme de Montpellier » : 



Hacques Romain 

82                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

Jusqu'à ce jour, l’École de Montpellier a lutté contre le matérialisme, son seul 

véritable ennemi. Tranquille maintenant de ce côté, elle est attaquée par M. 

Bouillier au nom de la philosophie spiritualiste ; il faut donc changer notre 

système de défense pour répondre au nouvel adversaire sorti des rangs de nos 

alliés naturels. (Jaumes, 1858, p.505) 

Jaumes a alors beau jeu de rabattre l'animisme de Bouillier sur 

celui de Ventura. Il va même plus loin en rappelant à Bouillier les 

arguments que Rémusat a opposé au prêtre romain(Jaumes, 1858, p.540-

541). C'est dès lors le spiritualisme philosophique qui se clive entre les 

partisans du vitalisme et ceux de l'animisme. Cette nouvelle crise, 

déclenchée par les philosophes animistes dans les années 1860, réinvente 

la pratique philosophique dans son rapport avec les sciences et la 

médecine, et donne naissance à un spiritualisme qui se réclame alors 

véritablement positif. 

 

 

BIBLIOGRAPHIE : 

ANDRAULT, Raphaële. « Définir le vitalisme. Les lectures de 

Claude Bernard », Claude Bernard et la méthode de la physiologie, 

éd. F. Duchesneau, J.-J. Kupiec, M. Morange, Paris, Éditions Rue 

d’Ulm, 2013, p. 133-155.  

ANTOINE-MAHUT, Delphine. « Cartésianisme dominant et 

cartésianismes subversifs. Le cas de l'infirmier de Bicêtre jean-

André Rochoux », La mer retentissante. Lectures de Descartes et 

Leibniz au XIXe siècle, Dir. Lucie Rey, Paris, Corpus, 68, 2016, p. 

25-56. (b) 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  83 

ANTOINE-MAHUT, Delphine. “Experimental Method in the 

Spiritualist soul. The Case of Victor Cousin”. Perspectives on 

Science, 2019, 27, 5. 

ANTOINE-MAHUT, Delphine. « Is the history of philosophy a 

family affair? The examples of Malebranche and Locke in the 

Cousinian School », Philosophy and its History. Aims and Methods 

in the Study of Early Modern Philosophy, M. Laerke, J. E. H. Smith 

et E. Schliesser éd., Oxford, Oxford University Press, 2013, p. 159-

177. (a) 

ANTOINE-MAHUT, Delphine. “The empowered King of French 

Philosophy: Théodore Jouffroy (1792-1842)”, British Journal for the 

History of Philosophy, 28, (5), 2020. 

ANTOINE-MAHUT, Delphine. « Why do we need a concept of 

historiographical figures to do history of philosophy? », Academia 

letters, 2021.  

AZOUVI, François. Maine de Biran: la science de l'homme, Vrin, 

Paris, 1995. 

BARANCY, Félix. « Politiques de l’éclectisme en situation de 

crise ». Delphine Antoine-Mahut; Daniel Whistler. Une arme 

philosophique. L’éclectisme de Victor Cousin, Éditions des archives 

contemporaines, 2019, Actualité des classiques, p.81- 92. 

BIANCO, Giuseppe. « Life : Modern french philosophy and the life 

sciences », chapitre 17, The Oxford handbook of modern french 

philosophy, édité par Mark Sinclair et Daniel Whistler, 2024. 



Hacques Romain 

84                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025. 

BRAUNSTEIN, Jean-François. Broussais et le matérialisme, 

médecine et philosophie au XIXe siècle. Méridiens Klincksieck, 

Paris, 1986. 

BROUSSAIS, François.  De l'irritation et de la folie, ouvrage dans 

lequel les rapports du physique et du moral sont établis sur les bases 

de la médecine physiologique, Delaunay, Paris, 1828. 

JAUMES, François-Anselme. « Objections nouvelles faites au 

double dynamisme de Montpellier », Montpellier médical, Bohem, 

Montpellier, 1 novembre 1858. 

LAVABRE-BERTRAND, Thierry. « La philosophie de Louis de 

Bonald et la faculté de médecine de Montpellier », 23 mars 2015, 

Académie des sciences et Lettres de Montpellier. 

LEONARDI, Andréa. « Portrait du matérialiste en animaliste. Louis 

de Bonald et l’écriture contre-révolutionnaire de l’histoire de la 

philosophie du XVIIIe siècle », Philosophia scientiae, “La 

philosophie française du XIXe siècle et le matérialisme”, dossier 

coordonné par A. taverniti et R. Hacques, à paraître en 2026.  

LORDAT, Jacques. Accord de la Doctrine Anthropologique de 

Montpellier avec ce que demandent les Lois, la Morale publique et 

les Enseignements religieux prescrits par l'État, J. Martel, 

Montpellier, 1852. 

LORDAT, Jacques. Réponses à des objections faites contre le 

principe de la dualité du dynamisme humain lequel est une des bases 

de l’anthropologie médicale, Sevalle libraire, Montpellier, J.-B. 

Baillière, Paris, 1854. 



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique 

entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854) 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.  85 

MACHEREY, Pierre. Études de philosophie “française”: de Sieyès 

à Barni, Publications de la Sorbonne, 2013. 

NOUAILLES, Bertrand. Les vitalismes, histoire d'une équivoque, 

Hermann, 2024. 

NOUVEL, Pascal. Repenser le vitalisme, P. Nouvel, PUF, 2011. 

PINEL, Scipion. Physiologie de l'homme aliéné : appliquée à 

l'analyse de l'homme social, Rouvier et Le Bouvier, Paris, 1833. 

POMMIER, Jean. « Le scandale Jouffroy », Revue d'histoire et de 

philosophie religieuse, 8e année, n°3, mai-juin 1928, p.249-263. 

RÉMUSAT, Charles de. « Le père Ventura et la philosophie », Revue 

des deux mondes, t.1., 23e année, Paris, 1 janvier 1853. 

RENEVILLE, Marc. « De la régénération à la dégénérescence : la 

science de l'homme face à 1848 », Revue d'histoire du XIXe siècle, 

« 1848 Nouveaux regards », n°15, 1997. 

SAAD, Mariana. Cabanis, comprendre l'homme pour changer le 

monde, Classique Garnier, Paris, 2016. 

VINCENTI, Denise. La spontaneità malata, fisiologia, patologia e 

alienazione mentale nel pensioro di Félix ravaisson, Mefisto, 

edizioni ETS, 2019. 

WOLFE, Charles. La philosophie de la biologie avant la biologie : 

une histoire du vitalisme, Paris, Classiques Garnier, 2019. 



Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  88 

Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na 

Cultura Política do SPD 
IMAGINARIES OF PROGRESS: THE RECEPTION OF EVOLUTIONISM IN THE 

POLITICAL CULTURE OF THE SPD 

Douglas Rogério Anfra  

 

RESUMO 

Este artigo apresenta a relação entre a teoria da evolução e a cultura política da social-

democracia alemã (SPD) no final do século XIX. A partir de um comentário sobre as 

atividades políticas e culturais do partido - em especial o Primeiro de Maio de 1897 -, 

busca-se desdobrar alguns testemunhos que atestam essa relação, para então refletir sobre 

o significado da articulação entre socialismo e evolucionismo, bem como sobre a 

aplicação da ideia de evolução/desenvolvimento (Entwicklung) na formulação de 

conceitos políticos e teóricos. Por fim, são apresentados indícios de que, a despeito de 

certa crença corrente, essa relação, que ganha centralidade no século XIX, perde força na 

virada para o século XX.   

PALAVRAS-CHAVE: Pensamento político do século XIX; evolucionismo e socialismo; 

Progresso; Darwinismo social; Social-democracia alemã; materialismo histórico. 

 

 

ABSTRACT 

This article presents the relationship between the theory of evolution and the political 

culture of German social democracy (SPD) at the end of the 19th century. Starting from a 

commentary on the party's political and cultural activities - particularly the May Day 

celebrations of 1897 - it seeks to unfold certain testimonies that attest to this connection, 

to reflect on the meaning of the articulation between socialism and evolutionism, as well 

as on the application of the idea of evolution/development (Entwicklung) in the 

formulation of political and theoretical concepts. Finally, it presents evidence suggesting 

that, despite a prevailing belief, this relationship - central in the 19th century - loses 

strength at the turn of the 20th century. 

KEYWORDS: Nineteenth century political thought, Evolutionism, Socialism, Historical 

materialism, Progress, Social Darwinism, German Social-Democratic Party, Historical 

materialism. 

 
 Professor da ETEC André Bogasian e da Licenciatura em História da UNIFIEO. 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  89 

1- À guisa de introdução segundo uma analogia hidrográfica 

Pretendo apresentar um capítulo peculiar da história das ideias e 

concepções filosóficas do século XIX ao apontar para uma curiosa 

confluência da então recém-nascida Alemanha a partir do cartaz da 

festividade de primeiro de maio de 1897 que testemunha a confluência 

entre a teoria da evolução e o socialismo. Se formas de pensamento deste 

período se tornariam, com o perdão da analogia hidrográfica, grandes 

cursos de águas impetuosas como o neokantismo, o idealismo, o 

positivismo lógico e o socialismo alemão, outras correntes circularam em 

locais mais planos e com pouca força.  

Semelhantemente a meandros que volta e meia modificam seu 

curso ao longo do tempo, deixando irreconhecível a forma peculiar que 

possuíam em comparação com o resultado da acumulação de sedimentos 

deixadas pelos séculos posteriores. A própria memória do curso destas 

formas de pensamento e do entorno que lhe deu sentido deixam de 

existir, como as planícies aluviais, obrigando a muitas explicações por 

parte daquele que se engaja na história do período, por se tornar obrigado 

a colecionar diversos detalhes históricos e políticos, por conta justamente 

dos acidentes que lhe deram origem. 

Então, resumidamente, digamos que em uma região da Europa, 

muito perto do nascedouro do socialismo e da teoria da evolução 

biológica, surgiu uma região pantanosa com um ecossistema muito 

delicado e peculiar que deixou de existir com a brusca mudança da 

paisagem trazida pelo final catastrófico da chamada “Belle Époque”. 

Não entrarei em detalhe sobre a teoria pressuposta para compreender a 

mudança dos sistemas de pensamento que chamei na época de minha 

pesquisa de doutorado, por falta de palavra melhor, de “concepções 



Douglas Rogério Anfra 

90                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

compartilhadas inconscientemente” (Anfra, 2021: 44-58). Seguia a 

intuição de que seria este o solo onde germinam as filosofias. 

A sociedade alemã do final do século XIX era marcada por uma 

hegemonia conservadora capitaneada por Otto von Bismarck que 

instituiu a unidade nacional do Estado alemão no campo político e 

cultural após a vitória da Prússia sobre a França em 1870 e buscava 

reprimir o que restava de oposição com as leis antissocialistas (1878–

1890). No entanto, a despeito desta força aparentemente irresistível, 

emergiu um espaço alternativo de convivência e debate que se 

consolidou como uma verdadeira esfera pública social-democrata. Longe 

de se restringir à atividade partidária estrita, esse universo englobava 

práticas culturais e associativas diversas que iam desde corais e grupos 

de teatro até clubes de ciclistas, criação de bibliotecas e organização de 

debates públicos, compondo uma subcultura própria, estruturada em 

torno da solidariedade de classe e da busca por outro modelo de vida em 

comum. Esse "milieu sociocultural", como o definiu Lidtke (Lidtke, 

1985: 3-20), desenvolvia-se em uma relação de “integração negativa” 

(Roth, 1963: 159-162) com a cultura oficial alemã, recusando seus 

valores dominantes, em especial aqueles ligados ao autoritarismo e ao 

militarismo prussiano. 

Esse ambiente alternativo, alimentado por uma imprensa 

combativa e por publicações que circulavam clandestinamente entre os 

trabalhadores, funcionava como um laboratório de formação política e 

cultural1. Era ali, em um entrelaçamento de vida cotidiana, educação e 

 
1 A imprensa socialista alemã, porta voz das diferentes tendências do movimento 

socialista sofreu com os duros anos de perseguição das leis antissocialistas: nos doze 

anos de vigência da legislação, entre 1878 e 1890, 155 jornais e mais de 1.200 outras 

publicações foram banidas (Hall, 1976: 13). Apesar disso, o partido sobreviveu, como 

comenta Vernon Lidtke: “Entre 1876 e 1878, os negócios das publicações social-

democratas floresceram de uma maneira sem precedentes, e sem dúvida contribuíram 

signitivamente para a impressão de que o movimento apresentava um crescente perigo à 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  91 

engajamento, que se esboçava uma perspectiva de mundo distinta, 

pautada pela solidariedade e pela ideia de emancipação social. Tal como 

sugerem Negt e Kluge, tratava-se da constituição de uma esfera pública 

proletária, sustentada não apenas por estruturas materiais, como escolas e 

sindicatos, mas também por formas simbólicas e afetivas de 

pertencimento que conferiam densidade à visão de mundo social-

democrata. Nessa trama, a cultura operária não se limitava a resistir, mas 

elaborava ativamente alternativas de futuro. 

Pretendo destacar aqui um traço marcante da visão de mundo 

social-democrata, tal como se configurava no interior de uma esfera 

pública particular2, estruturada em torno de um partido singular: o 

Sozialdemokratische Partei Deutschlands (SPD), então celebrado como 

a joia da coroa da Internacional Socialista, ou Segunda Internacional dos 

Trabalhadores. Este traço é a presença da ideia de evolucionismo nesse 

universo, aparentemente uma intrusão da ciência natural em um terreno 

político, revela-se menos exótica do que à primeira vista poderia parecer. 

Longe de ocupar um lugar marginal, o evolucionismo popular 

atravessava o cotidiano cultural do movimento: suas referências podiam 

 
ordem e à tranquilidade da sociedade alemã” (Lidtke, 1966: 54-55). O número de 

publicações do partido cresceu e ganhou leitores. Nos anos 1890, “o SPD tinha 60 jornais 

do partido à sua disposição e, em 1894, havia 75. Esse número cresceu até 90 com a 

proximidade da Primeira Guerra Mundial e muitos desses jornais que eram publicados 

uma vez por semana passaram a ser diários. No mesmo período, a circulação total de 

jornais do SPD subiu de 254.000 para 1.488.345” (Hall, 1976: 13) 
2 As numerosas publicações representavam as diversas posições dentro do partido 

fundado pela união entre duas organizações rivais, a Associação Geral dos Trabalhadores 

Alemães (ADAV), fundada em 1863, por Ferdinand Lassalle (falecido em 1864), e o 

Partido Socialdemocrata dos Trabalhadores (SAPD), fundado em 1869, em Eisenach, por 

Wilhelm Liebknecht, Wilhelm Bracke e August Bebel, dirigentes socialistas próximos de 

Marx. Também foram relevantes os chamados pratikers (algo como pragmáticos ou 

realistas no jargão de hoje) e tendências radicais como os jungen, além de diversas outras 

linhas associadas aos sindicatos, associações e exilados alemães como os próprios Marx e 

Engels. 



Douglas Rogério Anfra 

92                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

ser encontradas em cartazes e representações comemorativas, como 

aquele que darei destaque, panfletos, temas de conferências, aulas 

ministradas nas escolas do partido e nas bibliotecas dos sindicatos 

operários.  

Grosso modo, as características definidas por este ecossistema 

acabaram formando a mentalidade peculiar e fragmentária do Partido 

Social-Democrata da Alemanha (doravante SPD), em que, além da 

influência deixada pelos principais teóricos que inspiraram a formação: 

Ferdinand Lassalle, Karl Marx e Friedrich Engels, também cabe destacar 

a influência deixada por nomes importantes da militância do partido, 

como o reformismo de Eduard Bernstein e o pensamento revolucionário 

e internacionalista de August Bebel e Wilhelm Liebknecht. E além deles, 

há diversos nomes menos conhecidos de intelectuais que desenvolveram 

produções teóricas que exerceram influência no partido como o 

neokantismo de Herman Cohen e Friedrich Albert Lange, o 

evolucionismo cósmico de Karl Eugen Dühring, o pensamento focado no 

trabalho de Joseph Dietzgen, o biologismo agonístico de Ludwig 

Woltmann, e o pessimismo de Phillip Mainländer3. 

 
3 Dentre os autores citados, destacaria a título de indicação da diversidade, a 

particularidade do socialismo kantiano de Herman Cohen, que organizou a ideia de um 

socialismo como imperativo categórico e princípio ético do movimento socialista 

democrático, e portanto, independente de qualquer fundamentação científica sobre sua 

inevitabilidade (Linden, 1988: 197-239), além da particularidade da metafísica pessimista 

de Phillip Mainlander, que via o socialismo e a distribuição de bens a título de tarefa 

pedagógica do movimento socialista que ilustra o verdadeiro vazio do mundo, que por 

sua vez é ignorado devido aos limites e condições materiais da existência (Ramos, 2007) 

e Ludwig Woltman, reformista neokantiano, intelectual doutor em antropologia e 

medicina que acreditava na transposição da luta de classes para uma luta de raças (Anfra, 

2021: 237-241).  Um terceiro nome que ganhou notoriedade no SPD do período foi 

Eugens Dühring, um professor que era uma pessoa cega, e dos raros acadêmicos 

socialistas até ser perseguido e proibido de lecionar em 1874 (Hunt, 2010: 126), seu 

pensamento sintético criava uma forma de evolucionismo cósmico associado a um 

socialismo reformista que atraiu a atenção de Engels em seu livro O Anti-Dühring, que se 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  93 

De forma geral, apesar da dificuldade em articular uma 

construção coletiva e contraditória, é comum o diagnóstico de que, ao 

mesmo tempo em que o pensamento revolucionário representado por 

Marx e Engels perdia influência dentro do SPD, emergia gradualmente a 

ideia de um progresso social, científico e moral contínuo da humanidade, 

capaz de conduzir ao socialismo. Uma visão otimista em relação ao 

futuro que se via como aliada do pensamento científico. E foi neste 

espaço em que ocorreria a apropriação do evolucionismo dentro da 

Weltanschauung social-democrata que, por sua vez, também ressoava em 

outros partidos ligados à Segunda Internacional, onde o SPD 

desempenhava um papel de liderança tanto organizativa quanto 

simbólica.  

Esse diagnóstico aparece tanto como constatação quanto como 

crítica política formulada por setores da tradição socialista revolucionária 

do início do século XX, especialmente após a eclosão da Primeira Guerra 

Mundial e, em seguida, da Revolução Russa. Trata-se de uma crítica 

formulada por lideranças, pensadores políticos e teóricos vinculados ao 

pensamento revolucionário, cujas vozes abarcam desde o anarquismo até 

as dissidências internas do socialismo democrático e do marxismo. 

Destacaria dentro desta tradição, por ser a mais conhecida do leitor mais 

versado no cânon filosófico brasileiro, a crítica de Walter Benjamin4 à 

concepção reformista da história adotada pelo partido social-democrata 

 
tornaria o mais livro mais popular de divulgação do pensamento marxista, apesar de 

polềmico aos olhos contemporâneos por testemunhar um pensamento engelsiano algo 

distinto do pensamento de Marx (Anfra, 2013:146-162).  
4 Em particular, a Tese 11, que trata da representação social-democrata do trabalho, e a 

décima terceira tese das Teses sobre o Conceito de História, em que Walter Benjamin 

trata da concepção social-democrata de progresso (Benjamin, 1991: 698-699). Em 

Eduard Fuchs, der Sammler und der Historiker, Benjamin apresenta a referência a 

Darwin e ao evolucionismo como parte da ligação entre as ideias de evolução e progresso 

no pensamento social-democrata (Benjamin, 1937: 36)  



Douglas Rogério Anfra 

94                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

alemão, posição que também foi partilhada pela primeira geração da 

Escola de Frankfurt e que dá continuidade ao pensamento socialista 

revolucionário desenvolvido nas primeiras décadas do século XX. 

Mais do que um artigo de análise pontual, este texto propõe-se 

como um guia de leitura para o contexto no qual emergiu uma variedade 

de escritos que articulavam socialismo e teoria da evolução. Em vez de 

buscar exaustividade, detenho-me em um exemplo emblemático para 

este início: uma imagem alusiva ao Primeiro de maio de 1897, tomada 

aqui como expressão significativa dessa paisagem mental. A 

interpretação desse episódio contribui para iluminar os elementos que 

entrelaçam tais produções, ajudando a compreendê-las em sua 

articulação. Antes disso, porém, é preciso retomar o sentido e a 

importância da data, especialmente num momento em que seu 

significado parece progressivamente esvaziado entre nós, pois explica o 

contexto da imagem e, a seguir, passo para um elenco teórico de aspectos 

notáveis da relação entre o pensamento socialista e os evolucionismos do 

século XIX. 

 

2- O significado do Primeiro de maio para o movimento 

socialista alemão do final do século XIX 

O Primeiro de maio permanece, até hoje, como uma das datas 

mais significativas para o movimento internacional dos trabalhadores, 

especialmente nos países onde os sindicatos e partidos dentro do espectro 

mais amplo e polissêmico do que poderíamos chamar de esquerda ainda 

conservam alguma conexão com a tradição de lutas operárias em escala 

global e do socialismo. Sua consolidação como um ritual político 

internacional foi o resultado de complexas articulações e da necessidade 

de dar visibilidade às pautas comuns entre diferentes correntes e 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  95 

organizações trabalhistas e socialistas dos mais diversos matizes, sendo 

descrita pelo historiador Eric Hobsbawm como “o mais ambicioso dos 

rituais do movimento operário” (Hobsbawm, 1984:76). 

A incorporação desta data por parte do movimento operário 

internacional foi aprovada durante o congresso de fundação da Segunda 

Internacional, realizado em Paris, em julho de 1889, data em que era 

celebrado o centenário da queda da Bastilha. Nessa ocasião, decidiu-se 

convocar, a partir de 1890, um dia internacional de manifestações em 

apoio à campanha pela jornada de oito horas de trabalho, reivindicação 

central da delegação norte-americana, composta por membros da 

American Federation of Labor (AFL), dos Knights of Labor e por 

anarquistas. A escolha do dia 1º de maio não foi aleatória: tratava-se da 

data em que tradicionalmente se renovavam contratos parciais de 

trabalho nos Estados Unidos e que também rememorava a greve geral 

iniciada em Chicago em 1886, a qual culminou na Revolta de Haymarket 

e na execução de quatro trabalhadores, mártires que passariam a figurar 

como símbolos da luta operária (Cole, 1963b: 7–10). 

Em 1890 foi realizada sua primeira celebração que surpreendeu 

os próprios organizadores pela massiva adesão em cidades como 

Estocolmo, Madri, Londres, Bruxelas e, com destaque, Bielefeld, na 

Alemanha, apesar das restrições impostas pelas leis antissocialistas então 

em vigor, com prisões e demissões sumárias. Enquanto Viena fora o 

palco da maior manifestação daquele ano, reunindo dezenas de milhares 

de operários em defesa da jornada de oito horas com adesão “quase 

total” em uma paralisação que silenciou a cidade (Foner, 1986: 48-49), a 

Alemanha evitou um confronto direto, criando um evento com a 

presença de famílias e crianças nas manifestações e alterando o tom 

inicialmente previsto para os protestos, contribuindo assim para sua 

recepção positiva entre setores liberais. Com isso, a social-democracia, a 

força política hegemônica na Segunda Internacional, soube articular suas 



Douglas Rogério Anfra 

96                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

reivindicações a dimensões mais amplas da vida cotidiana dos 

trabalhadores, ultrapassando as pautas explícitas do programa do SPD. 

Tais mobilizações foram acompanhadas por uma intensa 

produção impressa. O SPD publicava jornais comemorativos com 

tiragens clandestinas entre 60 mil e 150 mil exemplares, muitos de 

caráter satírico5, buscando driblar a censura e ampliar o alcance das 

mensagens forjarndo uma memória coletiva e fortalecendo os laços de 

solidariedade entre os trabalhadores. 

Mais do que uma tradição inventada, a emergência do Primeiro 

de maio foi uma resposta concreta à demanda por uma ação simbólica 

internacional dos trabalhadores (Peterson, 2020:14). Desde sua origem, a 

data cumpriu múltiplas funções: rememorar as lutas passadas, 

homenagear os mártires de Chicago, impulsionar campanhas por direitos 

políticos e sociais, como o sufrágio universal e a limitação da jornada de 

trabalho, e afirmar publicamente a força e a organização do movimento 

operário. A escolha do 1º de maio também se valeu de uma estratégia 

culturalmente eficaz6: a ressignificação de um feriado já existente na 

Europa (o dia de Santa Valburga, vinculado às antigas festividades pagãs 

apropriadas pela tradição católica), o que permitiu que a nova 

comemoração operária se integrasse ao calendário popular já 

consagrado. 

 

 
5 Entre eles, destacou-se o Der Wahre Jacob, editado por Wilhelm Blos e J. W. Dietz e 

impresso em Stuttgart, que, após a revogação das leis antissocialistas, passou a circular 

em edições coloridas.  
6 Uma estratégia já comum no movimento dos trabalhadores norte-americano “Já nas 

décadas de 1820 e 1830, o Quatro de Julho havia se consolidado como o dia de 

celebração da classe trabalhadora. Era um dia de desfiles, banquetes e festivais - um 

momento para renovar o espírito de 1776, elaborar reivindicações da classe trabalhadora 

e apresentar novas declarações de independência que dessem continuidade à “obra 

inacabada” da Revolução Americana.” (FONER , 1986: 3)  



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  97 

3 - Saber é Poder 

Quero agora chamar a atenção do leitor para a imagem que 

simboliza o primeiro de maio de 1897, apresentado a seguir na figura 1. 

Como é possível notar, vários elementos presentes na imagem tornam o 

cartaz particularmente interessante para ilustrar esta exposição. O cartaz 

comemorativo do 1º de maio de 1897 (Achten, 1980: 74), foi impresso 

pela gráfica Meisenbach, Riffarth & Co., em Berlim, uma das mais 

influentes casas tipográficas do final do século XIX. A imagem, em preto 

e branco, produzida na técnica de meio-tom (Autotypie) permitia a 

reprodução econômica de imagens com gradações de cinza a partir de 

desenhos ou fotografias, o que a tornava ideal para cartazes e 

publicações do movimento operário. A assinatura “Bauermeh” indica o 

artista responsável pela composição visual, cujo traço lembra o das 

gravuras, reforçando o caráter simbólico e formativo da imagem no 

contexto da esfera pública social-democrata. 

Nas margens que envolvem o quadrante central, vemos 

representadas as atividades do SPD e a simbolização do processo de 

organização da classe trabalhadora em torno do Primeiro de maio: 

famílias, atividades para crianças, reuniões e palestras com discursos 

públicos, jogos sociais, estímulo às artes, ao artesanato e à cultura e, na 

parte inferior, a representação de uma manifestação pública. Há aqui 

uma expressão visual do imaginário em torno da mobilização cultural 

promovida pelo partido, com um sentido formativo que conduz à 

política, ainda que também se perceba um certo clima pastoral, sugerido 

pelo cenário de festividade realizada em local afastado, situado não 

exatamente nos centros urbanos, mas nos arredores da cidade. 

 



Douglas Rogério Anfra 

98                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

 
Fig. 1. Bauerweh. Cartaz do primeiro de maio de 1897. (Achten, 1980: 74-75). 

 
Vemos que, à direita da imagem, junto ao punho da espada, 

destacado na figura 2, encontra-se a inscrição Wissen ist Macht 

(“Conhecimento é poder”), máxima frequentemente atribuída a Francis 

Bacon e que, no contexto do movimento operário alemão, associa-se 

também à ideia de Bildung. Aos sentidos culturais, filosóficos e 

científicos desse conceito soma-se um sentido político, desenvolvido nas 

experiências de educação popular surgidas entre as forças progressistas 

após as revoluções de 1848. Esse processo ganha um desdobramento 

particular nas Associações de Educação de Trabalhadores 

(Arbeiterbildungsverein), promovidas pela social-democracia alemã.  

Surgidas após as revoltas de 1848 que agitaram a Europa, as Associações 

de Formação (ou educativas, em um sentido mais amplo) faziam uso da 

educação como um dos poucos meios legais disponíveis e já 

expressavam os conflitos entre liberais, conservadores e socialistas no 

contexto da febre alemã pelo associativismo civil. Os liberais buscavam 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  99 

estimular cooperativas, oferecendo formação técnica para suprir o que 

viam como carência dos trabalhadores e permitir sua emancipação por 

mérito próprio (Sheehan, 1990: 996). Os conservadores, por sua vez, 

viam na educação moderna uma ameaça e reagiam promovendo as 

chamadas “guerras culturais”, em oposição tanto aos liberais quanto à 

ciência e visando impor a cultura e a língua alemã em regiões sob 

domínio prussiano com populações não falantes de alemão (Lamberti, 

1989: 17).  

Já os socialistas, em suas diversas correntes, viam nas 

associações um espaço privilegiado para a formação política e científica 

voltada à luta por direitos trabalhistas, pelo sufrágio universal e pela 

superação das divisões sociais que limitavam o acesso ao conhecimento. 

Lideranças como August Bebel emergiram dessas experiências, ainda 

que vozes influentes, como a de Wilhelm Liebknecht, argumentassem 

que o saber, embora poderoso, pode ser instrumentalizado contra a 

própria sociedade. Por isso, defendia que a conquista do poder político 

deveria preceder a difusão do conhecimento, colocando a frente política 

do SPD como prioridade. Essa posição foi afirmada em uma conferência 

decisiva proferida por Liebknecht em 1872 (Liebknecht, 1904:), 

posteriormente publicada com o título Saber é Poder (Anfra, 2021: 228–

256).  

Embora muitas vezes realizadas em condições precárias de 

clandestinidade, essas iniciativas tornaram-se exemplos concretos de 

auto-organização voltada à construção da emancipação intelectual e 

política da classe trabalhadora. Sua consigna central era a defesa da 

educação como conquista da luta política, e não como concessão do 

Estado ou das elites. 



Douglas Rogério Anfra 

100                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

 

Fig. 2. Detalhe do cartaz do primeiro de maio de 1897 onde está escrito Wissen ist Macht (“saber é 

poder”) no entorno do punho da espada e Das Geistesschwert (“a espada do espírito”) na lâmina. 

Idem 

 

 

 
Fig. 3. Detalhe do cartaz do primeiro de maio de 1897. Idem 

 
Na parte inferior direita do quadrante central da Figura 3, 

observa-se um comentário político sobre a situação do projeto de 

reforma social, em especial dos mecanismos de proteção ao trabalhador 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  101 

(Schutz der Arbeit) propostos por outros grupos políticos. Esse 

comentário pode ser interpretado como uma crítica à tentativa dos 

liberais conservadores de oferecer reformas sociais como moeda de 

troca, em troca de uma subordinação ao Estado. Há uma aparente 

sugestão de que, durante o período e após a crise do governo Bismarck, 

essa pauta sequer voltou a ser discutida com a mesma ênfase, o que 

talvez explique sua retomada simbólica na imagem. O setor marxista do 

SPD, ao qual Liebknecht pertencia, entendia que essa proposta de 

reforma havia sido instrumentalizada unicamente para viabilizar o 

aumento do orçamento militar e a centralização política. Em particular, o 

episódio remete ao momento em que o modelo de welfare baseado no 

princípio de assistência estatal simplificada (Fürsorgemodell), defendido 

por Hans Hermann Freiherr von Berlepsch, foi novamente apresentado 

pelo gabinete do governo, mas acabou sendo rejeitado — com Berlepsch 

expulso do cargo por pressão da oposição de direita. A cena retratada no 

cartaz parece evocar essa memória crítica, sugerindo ou a denúncia da 

podridão do projeto, ou a tentativa de resgatá-lo dos escombros da 

história recente. 

Voltando ao centro da imagem, notamos que Marianne, vestindo 

o barrete frígio, famoso chapéu que identifica a liberdade para os 

participantes da revolução francesa, representa os valores republicanos. 

No contexto específico do movimento operário alemão, está associada 

aos ideais da Revolução Francesa como se o movimento operário alemão 

reivindicasse uma continuidade política em relação ao republicanismo 

revolucionário francês. E isto faz sentido em algumas de suas principais 

pautas, como o direito ao sufrágio universal, a qual era pauta central do 

movimento socialista democrático. 

Como vimos, o conhecimento é parte importante deste processo, 

simbolizado pela espada do espírito e pela afirmação de que o 

conhecimento é poder. Por isso, ganha destaque um detalhe que aparece 



Douglas Rogério Anfra 

102                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

na parte inferior direita da composição, e que, por sua vez, é o elemento 

central deste artigo. Ali estão representados três livros, nos quais se 

inscrevem nomes que, naquele contexto, representam as principais 

referências teóricas do SPD da época: Marx, Lassalle e, ao centro... 

Darwin. 

 

 
Fig. 4. Detalhe do cartaz do primeiro de maio de 1897. Idem. 

 

4 - Socialismos e evolucionismos do final do século XIX 

No contexto de profundas transformações sociais, políticas e 

científicas do século XIX, a ideia de evolução adquiriu significados 

diversos, extrapolando os limites da biologia para influenciar campos 

como a filosofia, a educação, a política e os projetos de reforma social. 

Antes mesmo da formulação darwinista, já era relativamente difundida a 

noção de que as espécies sofriam transformações ao longo do tempo, e 

numerosos pensadores anteciparam, de formas distintas, o evolucionismo 

biológico. 

Entre esses precursores estão desde Al-Jahiz, com seu Livro dos 

Animais, escrito no século IX, até autores modernos como William Paley 

(Natural Theology or Evidences of the Existence and Attributes of the 

Deity, 1802), que propunha uma concepção de evolução compatível com 

a teologia cristã. O livro de Paley forneceu o argumento conhecido como 

a alegoria do relojoeiro, mais tarde incorporada por correntes 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  103 

contemporâneas do criacionismo. Outro nome fundamental do 

evolucionismo é Alfred Russel Wallace, coautor da teoria da seleção 

natural (independentemente de Darwin) e socialista convicto. Seu artigo 

sobre a evolução biológica, enviado a Darwin em 1858, foi decisivo para 

apressar a publicação de A origem das espécies em 1859, encerrando 

duas décadas de hesitação por parte de Darwin. 

A publicação de A origem das espécies (1859), de Charles 

Darwin, foi um acontecimento tanto literário quanto científico, 

suscitando intensos debates em salões, periódicos, museus de história 

natural e leituras públicas. A obra rapidamente cativou públicos diversos, 

não apenas entre cientistas, mas também entre intelectuais, artistas, 

religiosos e ativistas políticos. Um dos principais divulgadores do 

darwinismo foi Thomas Huxley, apelidado de “o buldogue de Darwin”, 

que defendeu fervorosamente a teoria da seleção natural, realizando 

inclusive palestras voltadas ao público trabalhador visando tornar 

acessíveis a todos os fundamentos da nova ciência a um público 

igualmente interessado entre o movimento dos trabalhadores e 

socialistas.  

O que não deveria causar espanto, pois eram muitos os possíveis 

interesses para os socialistas, como a possibilidade de uma explicação 

naturalista radical da vida, que dispensasse qualquer instância divina ou 

finalidade transcendente, contribuindo para a deslegitimação das 

justificações religiosas da desigualdade e do poder político. A ideia de 

que o ser humano podia agora ser compreendido como parte de um 

processo histórico-natural em transformação contínua, sem essência fixa 

ou destino pré-determinado, abria espaço para a ideia de uma sociedade 

organizada racionalmente, fundada na liberdade, na igualdade, e não em 



Douglas Rogério Anfra 

104                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

hierarquias tidas como naturais7. Isso explica porque ao longo desse 

percurso, muitos desses debates não se limitaram ao campo estritamente 

científico, e tornaram-se também veículos de interpretação social e 

filosófica.  

No entanto, apesar do impacto da publicação da Origem das 

Espécies e sua divulgação, diferentes concepções de evolução 

continuaram a coexistir, oferecendo explicações próprias sobre a 

transformação das espécies ou cobrindo lacunas deixadas por Darwin, 

incluindo aquelas referentes a temas de interesse do socialismo. Estas 

concepções se tornaram tão influentes e numerosas que, Julian Huxley, 

um dos principais nomes da síntese evolutiva moderna, caracterizou o 

período entre 1875 e 1925 como “eclipse do darwinismo”8 (Bowler, 

1983:5). 

O lamarckismo persistia, sobretudo em sua versão 

neolamarckista, interpretando a herança de caracteres adquiridos por 

pressão do ambiente ou social como o principal mecanismo evolutivo. A 

ortogênese (ou finalismo), se acrescia ao que se entendia sobre o 

darwinismo e sugeria que a evolução obedeceria a uma direção natural 

intrínseca, como uma tendência progressiva ao aumento de 

complexidade, inteligência ou tamanho. Já o mutacionismo, e sua 

vertente saltacionista, via nas mutações genéticas eventos bruscos e 

determinantes para a emergência de novas espécies. 

Nessa convergência fragmentada entre ciência e crítica social, 

destacam-se duas figuras notáveis: Herbert Spencer (frequentemente 

 
7 Que foi importante no caso dos que associavam a militância socialista ao ateísmo como 

os chamados materialistas como Karl Vogt, ou mesmo o genro de Marx, Paul Lafargue. 
8 Essas abordagens persistiram e coexistiram até a consolidação da chamada síntese 

evolutiva moderna (ou síntese moderna), entre as décadas de 1930 e 1950, quando os 

avanços da genética e da biologia molecular permitiram integrar a teoria darwinista com 

as descobertas do DNA, oferecendo uma base teórica mais robusta à biologia evolutiva.  



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  105 

chamado de “filósofo da evolução”)9 e, grosso modo, considerado o 

filósofo mais popular do século XIX e Ernst Haeckel (conhecido como o 

“Darwin alemão”).  Ao longo de suas obras, Spencer procurou aplicar os 

princípios da evolução a diversas esferas da vida social, que tenderiam a 

uma forma superior de organização, inspirado em um modelo orgânico 

que substituía a imagem mecânica vigente. Essa abordagem influenciou 

tanto o conservadorismo quanto o pensamento liberal, positivista e 

socialista da época10.  Apesar da resistência enfrentada por muitos países, 

a ciência da vida transbordava para a arena pública, saturando-a de novos 

termos científicos. Diversos setores conservadores e modernizados 

apelavam para leituras deterministas e raciais da biologia, apropriando-se 

do vocabulário evolutivo para construir uma ideologia conservadora que 

justificava as hierarquias raciais, sociais e sexuais para justificar a ordem 

 
9 “Muitos atribuíram a Spencer o epíteto de ‘filósofo da evolução’. Michael Ruse sugere 

que coube a Spencer assumir o papel do profeta da evolução [...]. John Dewey (1859-

1952) comenta que sua imagem pública era a da teoria da evolução encarnada” (Baiardi, 

2008: 11). Spencer foi o “intelectual mais famoso das últimas décadas do século XIX”, 

superando mesmo o positivismo comteano até que sua estrela desse lugar à de Henri 

Bergson no início do século XX (Eriksen; Nielsen, 2001: 37), é impossível ignorar como 

sua influência declinou bruscamente no início do século XX. Não à toa Parsons inicia sua 

investigação sociológica em A Estrutura da Ação Social (1937) com o comentário sobre a 

ascensão e queda de Spencer e de suas contribuições à teoria sociológica (Parsons, 1949: 

3-6).  
10  É possível elencar muitos autores inspirados em Spencer, para além da sociologia, que 

batizara e mesmo a filosofia evolucionista já que cunhara a expressão “evolução“ (o livro 

de Spencer é de publicação anterior à Origem das Espécies) e “survival of the fittest” 

(Ruse, 2009: 23,1/526), mas também como toda a primeira geração de antropólogos 

funcionalistas como Morgan e Tylor (Giddens, 1984: 1), a literatura de ficção 

especulativa de e a utopia política de um sociedade superior organizada pelo Estado em 

The Cooperative Commonwealth (1884) de Laurence Gronlund e Looking Backward: 

2000–1887 (1888), de Edward Bellamy e Jack London em O Tacão de Ferro, a teoria 

econômica de Alfred Marshall e no Brasil Escola de Recife e em nomes de vulto, como 

Euclides da Cunha, Silvio Romero, Fausto Cardoso (este último se reencontrando no 

monismo de Haeckel), Clóvis Bevilaqua, Augusto Franco, Lívio de Castro (médico e 

antropólogo físico).  



Douglas Rogério Anfra 

106                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

social vigente. Surge aí o chamado darwinismo social, formulação que, 

embora nunca defendida por Darwin ou Spencer, passou a associar o 

sucesso social e econômico dos indivíduos ou das nações a uma suposta 

“superioridade biológica” em uma verdadeira apologia da competição, 

da seleção natural e da hierarquia 11. 

No interior do contexto alemão, poucos pensadores simbolizam 

de modo tão expressivo a tentativa de conciliação entre o evolucionismo 

naturalista e uma visão de mundo progressista quanto Ernst Haeckel. 

Biólogo, filósofo natural e divulgador científico de vasta influência, 

Haeckel foi uma figura central na recepção e radicalização das ideias de 

Darwin no continente europeu no campo científico e no debate cultural 

mais amplo. Seu monismo, doutrina que afirmava a unidade fundamental 

entre mente e matéria, natureza e espírito, era, ao mesmo tempo, uma 

cosmologia científica e uma filosofia da história, voltada para a 

superação do dualismo religioso e da metafísica herdada da tradição 

idealista.  

Essa concepção encontrou forte ressonância junto aos setores 

mais anticlericais e laicos do movimento socialista internacional12, 

 
11 O discurso imperial que legitimava o domínio colonial, apresentando os Impérios 

como formas superiores de organização social, era complementado por formulações 

teóricas  que explicitamente defendiam a supremacia de determinados povos sobre outros 

como a de Alexander Tille, tradutor de Nietzsche para o inglês. O representante mais 

proeminente dessa posição talvez tenha sido o industrial Friedrich Alfred Krupp, um 

notório fabricante de armas. Em 1900, Krupp demonstrou seu interesse ao oferecer um 

prêmio de dez mil marcos para quem respondesse à questão: “O que podemos aprender 

com a teoria da evolução sobre o desenvolvimento da política doméstica e a legislação 

estatal” (Paul, 2003: 233). 
12 Observando o caso inglês, para David Stack, as raízes do evolucionismo na esquerda 

não eram novidade e se originariam em nomes como o próprio codescobridor da teoria da 

evolução, Alfred Russel Wallace, ou a feminista Annie Besant, o escritor Jack London, o 

líder trabalhista inglês Ramsay MacDonald, primeiro  ministro do partido trabalhista, ou 

ainda na coleção de clássicos socialistas da Independent Labour Party, com traduções de 

Kautsky, Enrico Ferri e Bernstein para o público inglês, associando um campo à esquerda 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  107 

ressoando na ala intelectual da social-democracia. Haeckel foi lido e 

citado por autores ligados ao Partido Social-Democrata da Alemanha 

(SPD), que viam em sua obra uma poderosa arma contra o 

obscurantismo religioso e a ordem conservadora sustentada por 

fundamentos teológicos. Seus escritos, em linguagem acessível, 

belamente ilustradas e com um estilo frequentemente combativo, 

popularizaram ideias evolucionistas entre o público trabalhador, sendo 

utilizados como instrumento de alfabetização científica nas escolas do 

partido, no entanto, a potencial afinidade entre Haeckel e os sociais-

democratas foi rejeitada por Haeckel, assumindo, por vezes, uma postura 

anti-socialista em sua defesa da legitimidade científica do evolucionismo 

e da concorrência entre os indivíduos como forma de progresso social 

(Haeckel, 1878: 72). 

Diferentemente de Haeckel e Spencer, os socialistas buscavam 

no evolucionismo os fundamentos de uma antropologia aberta, plástica e, 

sobretudo, uma alternativa à metafísica da natureza humana imutável, 

permitindo aos socialistas historicizar as instituições sociais e pensar a 

emancipação como parte de uma lógica orgânica de desenvolvimento. 

Não raro, entre os socialistas alemães, o socialismo era pensado como o 

resultado de um processo orgânico de evolução da sociedade, associando 

a ideia de evolução à de desenvolvimento com o mesmo vocábulo 

entwicklung. Este conceito e nesta acepção, apareceu em debates 

 
do partido trabalhista ao debate sobre a teoria da evolução (Stack, 2003).  Foi essa 

coleção que forçaria uma aproximação involuntária de Bernstein ao evolucionismo, ao 

traduzir o título de seu livro Die Voraussetzungen des Sozialismus (1899) para 

Evolutionary Socialism (1909), que se manteve na tradução para o português feita pela 

Fundação Teotônio Vilela. Voraussetzung significaria literalmente algo próximo de 

“pressuposto”, “pré-requisito”, “pré-condição” ou, se pensamos em termos lógicos 

condicionantes, ou seja, destacando mais o aspecto kantiano e ético da compreensão de 

Bernstein sobre o socialismo que organiza o seu pensamento durante o debate sobre o 

revisionismo, em termos de o que deveria ser feito para se atingir o socialismo. 



Douglas Rogério Anfra 

108                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

importantes sobre a questão agrária por parte de Kautsky e em textos e 

discursos de August Bebel que defendiam o legado de Marx e a 

concepção de luta de classes mantendo o lugar de Darwin ao lado desse 

legado13. Em uma passagem característica da relação entre pensamento 

político e científico, Bebel argumenta em defesa de uma evolução social 

necessária para defender, não apenas a emancipação das mulheres, mas o 

socialismo enquanto forma de desenvolvimento social superior da 

sociedade, especialmente quando consideramos a inteligência humana e 

a organização social como parte do processo evolutivo.  

A luta pela existência está presente em todos os organismos, sem que eles 

tenham consciência das circunstâncias que os obrigam a isso, ela ocorre 

inconscientemente. Essa luta pela existência também está presente no mundo 

humano, entre os membros de todas as sociedades nas quais a solidariedade 

desapareceu ou ainda não se manifestou. Essa luta pela existência muda 

conforme as formas que as relações sociais entre os seres humanos assumem 

ao longo do desenvolvimento; ela assume o caráter de lutas de classes, que se 

desenrolam em níveis cada vez mais elevados. Mas essas lutas levam, e nisso 

os seres humanos se diferenciam de todos os outros seres, a uma 

compreensão crescente da essência da sociedade e, finalmente, ao 

reconhecimento das leis que dominam e condicionam seu desenvolvimento. 

Por fim, os seres humanos só precisam aplicar esse conhecimento às suas 

instituições políticas e sociais e transformá-las de acordo com ele. A 

diferença entre o ser humano e o animal é, portanto, que o ser humano pode 

ser chamado de animal pensante, mas o animal não é um ser humano 

 
13 Outro episódio notável deste embate é o Congresso de Hannover de 1898 em que se 

discutiu as teses de Bernstein críticas ao socialismo, em que uma das intervenções, por 

parte de Konrad Schmidt que criticava as teses marxistas sobre a teoria do colapso, 

auperização (Verelendungstheorie): Em nossa mobilização vamos trocar “dialética” por 

uma muito mais precisa e rica concepção de desenvolvimento/evolução (Entwicklung) 

que é mais inteligível aos trabalhadores. Bebel invocou o espírito do grande Darwin. Nós 

estamos mais ao lado dele do que de Hegel.  No original: Setzen wir doch lieber in 

unseren Agitationen an die Stelle der "Dialektik" den viel präziseren und reichhaltigeren 

Begriff der "Entwickelung", der den Arbeitern viel verständlicher ist! Bebel hat ja den 

Geist des großen Darwin zitirt. Ihm stehen wir näher als Hegel! (Protokoll, 1899: 148) 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  109 

pensante. Grande parte dos nossos darwinistas, em sua parcialidade, não 

compreende isso (Bebel, 1879: 47-48)14. 

Tal deslocamento semântico, longe de uma miragem específica 

dos socialistas, testemunha uma visão finalista em direção à ortogênese 

muito comum à época, presente mesmo em famosas imagens ilustrativas 

como a árvore monofilética dos organismos de Ernst Haeckel ou a 

ilustração de Huxley presente em Evidências do lugar do Homem na 

Natureza (1863), ao mesmo tempo que testemunha um reposicionamento 

da ideia de evolução. Nesse sentido, dão testemunho autores como 

Kropotkin, que partiam da rejeição à ideia estrita de luta pela 

sobrevivência destacando a cooperação e o apoio mútuo como fatores 

determinantes na evolução das espécies (Kropotkin, 1902: 123), e 

deslocando o aspecto evolutivo para o social. Talvez seja importante 

mencionar que entre os ouvintes das exposições de Huxley à classe 

trabalhadora e dos debates que se seguiram estavam presentes Karl 

Marx, sua filha Jenny Marx e Wilhelm Liebknecht (Liebknecht, 1944: 

31), que registrou o impacto duradouro causado pela leitura da obra de 

 
14 No original: Der Kampf ums Dasein ist bei allen Organismen vorhanden, ohne 

Einsicht in die Umstände, die sie dazu nötigen, er vollzieht sich ihnen unbewußt. Dieser 

Kampf ums Dasein ist auch in der Menschenwelt, unter den Gliedern jeder Gesellschaft 

vorhanden, in der die Solidarität verschwand oder noch nicht zur Geltung kam. Dieser 

Kampf ums Dasein ändert sich nach den Formen, welche im Laufe der Entwicklung die 

sozialen Beziehungen der Menschen untereinander nehmen; er nimmt den Charakter von 

Klassenkämpfen an, die sich auf immer höherer Stufenleiter abspielen. Aber diese 

Kämpfe führen – und darin unterscheiden sich die Menschen von allen anderen Wesen – 

zu immer höherer Einsicht in das Wesen der Gesellschaft und schließlich zur Erkenntnis 

der Gesetze, welche ihre Entwicklung beherrschen und bedingen. Schließlich haben die 

Menschen nur nötig, diese Erkenntnis auf ihre politischen und sozialen Einrichtungen 

anzuwenden und diese entsprechend umzuformen. Der Unterschied zwischen Mensch und 

Tier ist also, daß der Mensch ein denkendes Tier genannt werden kann, das Tier aber 

kein denkender Mensch ist. Das begreift ein großer Teil unserer Darwinianer in ihrer 

Einseitigkeit nicht. 



Douglas Rogério Anfra 

110                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

Darwin. Marx, influenciado pelo interesse de Engels15, leu a obra de 

Darwin com interesse, porém, embora tenha mantido ao longo da vida 

certa reserva quanto a aspectos da teoria, e, assim como Kropotkin, 

rejeitando especialmente seu viés concorrencial e sua inspiração 

malthusiana16 algo que foi comum na recepção de Darwin na Rússia17 

(Todes, 1989).  Esta concepção de desenvolvimento/evolução esteve 

presente na pena de Engels (a famosa frase: “Assim como Darwin 

descobriu a lei do desenvolvimento da natureza orgânica, Marx 

 
15  O foco deste artigo não é a recepção de Marx e Engels do pensamento darwiniano, 

apesar de esta questão também ser importante. Acredito que a recepção por parte de 

Engels foi de uma apropriação crítica de Darwin buscando antes assimilá-lo à sua 

interpretação da dialética que estendeu o pensamento marxista das relações sociais e 

econômicas para as ciências em geral, com atenção notável à questão biológica 

observada especialmente no Anti-Dühring (1878) e os manuscritos publicados 

postumamente como a Dialética da Natureza (1925). 
16Apesar da lenda difundida de que Marx teria dedicado O Capital a Darwin, há uma 

vasta literatura que caracteriza a recepção de Darwin por Marx e Engels ora como um 

tipo de deslumbre e fusão teórica, com apoio em poucas referências além de cartas e 

algumas citações de natureza mais comparativa esparsas no Capital, e outra que os acusa 

de terem ignorado Darwin. Marx e Engels se interessavam por Darwin, mas Marx 

posteriormente dele se afasta e sequer há registro de que tenha lido A descendência do 

homem. Além disso, há vários artigos que desmentem uma anedota sobre uma suposta 

dedicatória d’O Capital à Darwin baseada em uma carta do espólio de Darwin em que 

este recusa aceitar a dedicatória de um autor radical não mencionado. Na verdade, a 

recusa de Darwin foi à dedicatória em seu nome do livro The Students’ Darwin (1881), 

obra de divulgação escrita por Edward B. Avelling, então genro de Marx, divulgador 

científico e militante socialista e ateísta (Colp Jr., 1974). Marx inicia a leitura de Darwin 

com extremo interesse, mas posteriormente rejeita o que via como uma projeção do 

bellum omnium contra omnes hobbesiana na natureza (Marx, 1974: 249).  
17 Daniel Todes resume em três aspectos a crítica científica e política russa, que grosso 

modo converge com aspectos importantes do pensamento socialista alemão: “(1) o termo 

“luta pela existência” e grande parte da retórica associada a ele; (2) a dependência das 

pressões populacionais e uma aritmética populacional específica que alimentam essa luta 

perpétua; e (3) a ênfase em conflitos intra-específicos”. (Todes, 1989: 19). 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  111 

descobriu a lei do desenvolvimento da história humana”18, notemos aqui 

também presente o conceito de entwicklung com a mesma acepção). 

 

5 - A título de conclusão: um olhar sobre a confluências entre 

ciência e política do século XIX 

Ao apropriar-se criticamente do evolucionismo, o socialismo do 

período pretendia não somente refutar a ordem vigente, mas afirmar-se 

como o projeto racional por excelência, fundamentado, ao mesmo tempo, 

na crítica da metafísica e na fidelidade a uma visão histórica e imanente 

da vida. Nesse sentido, o socialismo do século XIX não só incorporou 

elementos do evolucionismo naturalista determinado historicamente pela 

visão de mundo da época, mas também contribuiu para sua redefinição, 

ao deslocar o foco da biologia para a história e amplificando seu sentido.  

Esta convergência não foi, no entanto, sem polêmicas. Autores 

críticos desta convergência como Walter Benjamin e a tradição da teoria 

crítica compreenderam essa confluência como uma perigosa areia 

movediça que imobilizou a classe trabalhadora afiliada à Segunda 

Internacional. Críticos como Hannah Arendt viam o Darwinismo como 

elo comum no totalitarismo que fazia convergir a ditadura bolchevique e 

a ditadura nazi-fascista ao criar uma explicação científica para a natureza 

humana que possibilitava imaginar uma possível transformação dessa 

natureza para algo além (Arendt, 1976: 463). Autores do campo 

conservador e criacionista como Richard Weikart costumavam 

responsabilizar Darwin diretamente pelo nazismo, acomodando a social-

democracia num papel de intermediário e divulgador do darwinismo 

 
18 Wie Darwin das Gesetz der Entwicklung der organischen Natur, so entdeckte Marx das 

Entwicklungsgesetz der menschlichen Geschichte (Engels, 1973: 335-339)  



Douglas Rogério Anfra 

112                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

entre as massas (Weikart, 2004: 324), uma crítica que, apesar do impacto 

pela divulgação, não apresenta elos causais precedentes que permitam 

responsabilizar seja Darwin, Spencer, Haeckel ou os sociais-democratas 

com algum fundamento (Richards, 2013: 196). 

É importante notar que, como muitos dos mistérios que 

envolvem o século XIX, se a influência dos evolucionismos se tornou 

quase onipresente nos debates do período, sua popularidade recrudesce 

no começo do século XX, seja em número de publicações, seja por 

indícios indiretos. Cito aqui o caso do registro dos livros mais retirados 

das bibliotecas populares das sessões locais do SPD e de sindicatos, 

tomando como referência um clube de leitura de trabalhadores da 

indústria madeireira situado em uma cidade de 80 mil habitantes no sul 

da Alemanha apresentado na figura 5, e retirado do estudo de Hans-

Joseph Steinberg (1976: 166-180). Nota-se ali um interesse dominante de 

ciências naturais e divulgação científica, com exceção do livro A Mulher 

e o Socialismo de August Bebel, que, como vimos, também aponta 

aspectos relacionados ao tema. 

 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  113 

 
Fig. 5. Livros mais retirados da livraria da liga dos trabalhadores da indústria madeireira do sul da 

Alemanha, ao longo de nove meses do ano de 1894 

 

Agora, notemos na tabela seguinte do estudo de Steinberg 

(Steinberg, 1976:170), na figura 6, como o interesse pela ciência, apesar 

de persistir um pouco mais entre os trabalhadores, ainda assim 

atravessou um declínio, mesmo se pegamos um caso entre militantes do 

partido de áreas mais urbanas, onde as sessões do partido realizavam 

trabalho de formação constante. 

 



Douglas Rogério Anfra 

114                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

 

Fig. 6. Livros mais retirados da livraria da liga dos trabalhadores da indústria madeireira de Berlim, 

ao longo de nove meses entre 1891 e 1911 (destaques meus no campo de ciências naturais). 

 
A meu ver, esse indício, longe de ser um dado isolado, me leva a 

questionar se, ao observarmos um declínio tão drástico no interesse por 

ciências e temas científicos entre os trabalhadores no início do século 

XX, ainda faria sentido atribuir ao cientificismo (incluindo aí a teoria da 

evolução) um papel estruturante na paisagem mental reformista da 

social-democracia, concebida como uma confluência entre os cursos da 

evolução biológica, da evolução social e da ideia de progresso. Ou será 

que essa visão de mundo é antes um efeito que mostra como os 

imaginários políticos e intelectuais já haviam mudado e o que se 

acreditava ser a causa, ter perdido sua força e deixado de orientar seu 

curso, como um antigo leito que vai se assoreando?  Ou ainda que possa 

ter sido desviado por novas correntes como o pessimismo e a ideia de 

uma ruptura com o velho mundo, suas certezas e seu otimismo? Nesse 

sentido, eventos como o eugenismo e o caso Lysenko, na União 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  115 

Soviética das décadas de 1930 a 1950, podem ser vistos19 não como uma 

continuidade e expressão renovada desse paradigma, mas antes como um 

refluxo tardio, uma represa ideológica que reteve, distorcidamente, os 

sedimentos de um cientificismo já em declínio em outros contextos e 

provavelmente impulsionados por outra causa. 

De toda forma, é preciso dizer que seguimos longe de 

compreender plenamente por que certos cursos de pensamento secam 

enquanto outros encontram novos caminhos subterrâneos ou inesperadas 

ressurgências como fora o encontro entre a evolução biológica e o 

socialismo do século XIX. 

 

REFERÊNCIAS 

ACHTEN, Udo. Zum Lichte empor. Mai-Festzeitungen der 

Sozialdemokratie 1891 - 1914. Berlim: Verlag J.H.W. Dietz Nachf. 

GmbH, 1980. 

ANFRA, Douglas Rogerio. Friedrich Engels: guerra e política: uma 

investigação sobre a análise marxista da guerra e das organizações 

militares. 2013. Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, 

São Paulo, 2013.  

ANFRA, Douglas R. Reforma e evolução: política e ciência na 

social-democracia alemã do fim do século XIX. Tese. (Doutorado 

 
19 Resumidamente, o lysenkoísmo foi uma doutrina promovida por Trofim Lysenko na 

União Soviética, que rejeitava a teoria darwinista da evolução adotando uma doutrina 

influenciada pelo neolamarckismo que respondia às pelas críticas russas à concepção 

malthusiana de Darwin, à busca por soluções técnicas locais para a agricultura e ao 

desejo de construir uma alternativa ideológica à genética e à eugenia ocidentais, 

apoiando-se em interpretações marxistas da ciência natural.  



Douglas Rogério Anfra 

116                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

em Filosofia). Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021.  

ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1976.  

BAIARDI, Daniel Cerqueira. Conhecimento, evolução e 

complexidade na filosofia sintética de Herbert Spencer. Dissertação 

(Mestrado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008. 

BENJAMIN, Walter. Eduard Fuchs, der Sammler und der Historiker. 

Zeitschrift für Sozialforschung, Jg. 6, p. 346-399. 1937.  

BENJAMIN, Walter. Über den Begriff der Geschichte. In: ______. 

Gesammelte Werke. Hrsg. von Hermann Schweppenhäuser und Rolf 

Tiedemann. Band I/2. Suhrkamp: Frankfurt am Main. p. 690-708, 

1991.  

BENJAMIN, Walter. Eduard Fuchs, colecionador e historiador. In: 

______. O Anjo da História. Belo Horizonte: Autêntica. p. 73-102. 

Edição digital, 2012.  

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito da História. In: ______. O 

Anjo da História. Belo Horizonte: Autêntica. Edição digital, 2012b.  

BOWLER, Peter J. The eclipse of Darwinism. Baltimore: The Johns 

Hopkins University Press, 1983. 

COLE, G. D. A History of Socialist Thought. Marxism and 

Anarchism: 1850-1890. Londres: Macmillan & Co Ltd, 1963a.  



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  117 

COLE, G. D. A History of Socialist Thought: Vol. III, p. I The 

Second International 1889-1914. Londres: Macmillan & Co Ltd, 

1963b.  

COLP JR., Ralph. The Contacts Between Karl Marx and Charles 

Darwin. Journal of the History of Ideas, v. 35, n. 2, 1974, p. 329-

338, abr.-jun. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/2708767. 

Acesso em: 21/06/2014.  

ENGELS, Friedrich. Das Begräbnis von Karl Marx. In: MARX, 

Karl; ENGELS, Friedrich. Marx und Engels Werke (MEW). v. 19. 

Berlim: Dietz. p. 335-339, 1973. 

FONER, Philip S. May Day. A Short history of the International 

Workers’ Holiday 1886-1986. International Publishers, New York, 

1986. 

GIDDENS, Anthony. The Constitution of Society. Outline of a 

Theory of Structuration. Cambridge, UK: Polity Press, 1984. 

HAECKEL, Ernst. Freie Wissenschaft und freie Lehre. Stuttgart: E, 

Schweizerbart’sche Verlagshandlung, 1878. 

HALL, Alex. The War of Words: Anti-Socialist Offensives and 

Counter- Propaganda in Wilhelmine Germany 1890-1914. Journal of 

Contemporary History, v. 11, n. 2/3, 1976, p. 11-42, jul. Disponível 

em: https://www.j.stor.org/stable/260248. Acesso em: 12 jun. 2019.  

HOBSBAWN, Eric. História do marxismo III: O marxismo na época 

da segunda internacional. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1984.  

HUNT, Tristam. Comunista de casaca. A vida revolucionária de 

Friedrich Engels. Rio de janeiro: Record, 2010.  



Douglas Rogério Anfra 

118                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

KROPOTKIN, Peter. Mutual Aid. A Factor in Evolution. Londres: 

McClure, Philips & Company, 1902. 

LAMBERTI, Marjorie. State, Society and the Elementary School in 

Imperial Germany. Nova York: Oxford University Press, 1989.  

LIDTKE, Vernon L. The alternative culture: socialist labor in 

Imperial Germany. Nova York: Oxford University Press, 1985.  

LIDTKE, Vernon L. The Outlawed Party: Social Democracy in 

Germany, 1878-1890. Princeton: Princeton University Press, 1966.  

LIEBKNECHT, Wilhelm. 1944. Reminiscences of Karl Marx. 

Bombay: People’s Publishing House, 1944.  

LIEBKNECHT, Wilhelm. Wissen ist Macht, Macht ist Wissen. 

Festrede gehalten zum Stiftungsfest des Dresdner Bildungs-Vereins 

am 5. Februar 1872. Berlim: Verlag der Expedition des ‘Vorwärts’ - 

Berliner Volksblatt, 1904.  

LINDEN, Harry van der. Kantian Ethics and Socialism. 

Indianápolis: Hacket Publishing Company, 1988.  

MARX, Karl. Carta de Marx para Engels de 19 de dezembro de 

1860. In: MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Werke. v. 30. Berlim: 

Dietz, 1974, p. 130-131.  

NEGT, Oskar; KLUGE, Alexander. Public Sphere and Experience. 

Toward and Analysis of the Bourgeois and Proletarian Public 

Sphere. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1993.  

ERIKSEN, T. Hylland; NIELSEN, Finn S. A History of 

Anthropology. Londres: Pluto Press, 2001. 



Imaginários do Progresso: A Recepção do Evolucionismo na Cultura Política 

do SPD 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.  119 

PARSONS, Talcott. The Structure of social action: A study in social 

theory with special reference to a group of recent European writers. 

Glencoe: The Free Press, 1949. 

PETERSON, Abby; REITER, Herbert. The ritual of May Day in 

Western Europe: past, present and future. Londres: Routledge, 2020.  

PAUL, Diane B. Darwin, social Darwinism and eugenics. In: 

HODGE, Jonathan; RADICK, Gregory (org.). The Cambridge 

Companion to Darwin. Cambridge, UK: Cambridge University 

Press. p. 214-23, 2003. 

PROTOKOLL über die Verhandlungen des Parteitages der 

Sozialdemokratischen Partei Deutschlands. Abgehalten zu Hannover 

vom 9. bis 14 Oktober 1899. 1899. Berlim; Bonn: J.H.W. Dietz 

Nachf. GmbH, 1980. Disponível em: 

http://library.fes.de/parteitage/pdf/pt-jahr/pt-1899.pdf. Acesso: 20 

set. 2020. 

RAMOS, Flamarion Caldeira. 2007. O pessimismo e a questão 

social em Philipp Mainländer. Cadernos de filosofia alemã. no. 10 

(jul-dez), p. 35-50. 

RICHARDS, Robert J. 2013. Was Hitler a Darwinian? Disputed 

Questions in the History of Evolutionary Theory. Chicago: 

University of Chicago Press. 

ROCKER, Rudolf. Aus den Memoiren eines deutschen Anarchisten. 

Frankfurt: Suhrkamp, 1974.  

ROTH, Gunther. Social Democrats in Imperial Germany. Totowa, 

NJ: The Bedminster Press, 1963.  



Douglas Rogério Anfra 

120                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 

RUSE, Michael. 2009. Defining Darwin: Essays on the History and 

Philosophy of Evolutionary Biology. Nova York: Prometheus Books. 

[livro eletrônico], 2009. 

SCHORSKE, Carl. German Social Democracy, 1905-1917. The 

development of the Great Schism. Cambridge, MA: Harvard 

University Press, 1983.  

SHEEHAN, James J. German History, 1770-1866. Nova York: 

Oxford University Press, 1990.  

STACK, David. The first Darwinian Left. Cheltenham, UK: New 

Clarion Press, 2003. 

STEINBERG, Hans-Joseph. Workers’ Libraries in Germany before 

1914. Journal: History Workshop Journal, v. 1, n. 1, 1976, .p. 166-

180. 

TODES, Daniel P. Darwin without Malthus: the struggle for 

existence in Russian evolutionary thought. Nova York: Oxford 

University Press, 1989. 

WEIKART, Richard. Socialist Darwinism: Evolution in German 

Socialist Thought from Marx to Bernstein. San Francisco: 

International Scholars Publications, 1998. 

WEIKART, Richard. From Darwin to Hitler: Evolutionary Ethics, 

Eugenics and Racism in Germany. Nova York: Palgrave Macmillan, 

2004. 



Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.  121 

A metafísica desperta: Farias Brito e o itinerário filosófico de 

uma ruptura 
METAPHYSICS AWAKENS: FARIAS BRITO AND THE PHILOSOPHICAL 

ITINERARY OF A RUPTURE 

Halwaro Carvalho Freire 

 

 

RESUMO 

Este artigo analisa a centralidade da metafísica na filosofia de Raimundo Farias Brito, 

ressaltando seu papel como fundamento do pensamento filosófico autêntico. Em 

oposição às correntes dominantes de sua época, especialmente o positivismo, o 

cientificismo monista e o criticismo kantiano Brito afirma que a filosofia só se legitima 

ao interrogar os princípios últimos da realidade. Sua crítica à modernidade não se limita à 

rejeição dos limites da razão técnico-científica, mas propõe reabilitar a metafísica como 

eixo estruturante da razão, da moral e da unidade do saber. Com base na análise de textos 

fundamentais e em diálogo com intérpretes, o artigo mostra como sua filosofia representa 

um esforço singular de restaurar a coesão entre ciência, metafísica e ética. Conclui-se 

que, em Brito, a metafísica não é apenas um tema, mas a condição de possibilidade da 

filosofia enquanto busca de sentido. 

PALAVRAS-CHAVE: Metafísica; Positivismo; Modernidade; Filosofia do espírito. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 Professor da Faculdade Católica de Fortaleza (FCF), Fortaleza, CE – Brasil. 

https://orcid.org/0000-0002-5954-8439  halwarocf@yahoo.com.br 



Halwaro Carvalho Freire 

122                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 

ABSTRACT 

This article analyzes the centrality of metaphysics in the philosophy of Raimundo Farias 

Brito, highlighting its role as the foundation of authentic philosophical thought. In 

opposition to the dominant currents of his time, especially positivism, monistic scientism, 

and Kantian criticism, Brito maintains that philosophy is only legitimate when it 

interrogates the ultimate principles of reality. His critique of modernity is not limited to 

rejecting the limits of techno-scientific reason but seeks to rehabilitate metaphysics as the 

structuring axis of reason, morality, and the unity of knowledge. Based on an analysis of 

key texts and in dialogue with interpreters, the article argues that his philosophy 

represents a unique metacritical effort to restore the cohesion between science, 

metaphysics, and ethics. It concludes that, for Brito, metaphysics is not just one theme 

among others, but the very condition of possibility for philosophy as a search for 

meaning. 

KEYWORDS: Metaphysics; Positivism; Modernity; Philosophy of spirit. 

 

 

 

Introdução 

Ao longo da história da filosofia brasileira, poucos pensadores se 

destacaram por uma crítica tão profunda e sistemática à razão moderna 

quanto Raimundo Farias Brito. Situado no final do século XIX e início 

do século XX, seu pensamento representa uma tentativa singular de 

reintegrar a metafísica ao cerne da atividade filosófica, num momento 

histórico marcado pela hegemonia do cientificismo, do positivismo 

comtiano e da ascensão de correntes como o evolucionismo e o 

neokantismo. Para Brito (2012a), a filosofia não pode prescindir da 

pergunta pelo fundamento: ela só se constitui plenamente enquanto tal na 

medida em que se orienta para o absoluto, para os princípios últimos que 

conferem inteligibilidade à experiência e à ação. 

Diferentemente de uma simples oposição às filosofias 

dominantes de seu tempo, a crítica britiana emerge de uma exigência 



A metafísica desperta: Farias Brito e o itinerário filosófico de uma ruptura 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.  123 

interna da razão filosófica: restaurar a unidade entre ciência e metafísica, 

entre conhecimento e valor, entre ser e dever-ser.  

Nesse horizonte de pensamento, compreende-se que, para Farias 

Brito, a filosofia não pode restringir-se ao âmbito do empírico ou do 

meramente fenomênico, pois sua tarefa essencial consiste em ultrapassar 

o plano dos fatos observáveis para alcançar a dimensão do absoluto. É 

nesse movimento que ela se configura como um saber mediador, capaz 

de articular a racionalidade científica e a dimensão espiritual ou religiosa 

da existência. A filosofia, portanto, não é um simples prolongamento da 

ciência nem uma forma de teologia disfarçada, mas o espaço em que 

ambas encontram o seu princípio comum: a busca de um fundamento 

último que confere sentido à totalidade do real. 

Em sua análise crítica, Brito identifica no positivismo comtiano 

uma tendência a reduzir a realidade a explicações mecanicistas, 

desconsiderando a dimensão espiritual e moral do ser humano. Ele 

argumenta que tal abordagem empobrece a compreensão da existência e 

compromete a busca por um sentido mais profundo para a vida humana. 

Como destaca Paim (1999, p. 210), “Farias Brito não se opõe à ciência, 

mas ao seu reducionismo: ele aponta que, ao afastar-se do metafísico, a 

ciência perde o seu sentido último, tornando-se uma mera técnica”. 

A proposta de Farias Brito não se limita a uma crítica negativa; 

ela busca, antes, uma reconstrução filosófica que permita a reconciliação 

entre ciência e metafísica. Tal projeto revela-se, portanto, como uma 

tentativa de superar a dicotomia entre ciência e metafísica.  

Ao enfatizar a importância da metafísica e da moral prática, 

Farias Brito propõe uma filosofia que, longe de ser abstrata e 

desvinculada da realidade, se engaja ativamente na formação de uma 

sociedade mais justa e espiritualmente orientada. Paim (1999, p. 212) 

comenta que “a filosofia de Farias Brito não é um exercício teórico 

desvinculado da vida, mas uma ferramenta para transformar a realidade 



Halwaro Carvalho Freire 

124                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 

social e moral, articulando a razão com um compromisso ético e 

espiritual”. 

A reflexão ética, nesse horizonte, emerge não como disciplina 

autônoma ou pragmática, mas como desdobramento necessário de uma 

ontologia metafísica. A moral, para Brito, não se funda em convenções 

ou em empirismos sociológicos, mas na estrutura mesma do ser. Com 

isso, seu pensamento propõe uma superação da fragmentação moderna, 

reafirmando a filosofia como esforço sistemático de unificação do saber 

e da existência. 

 

1. A metafísica como fundamento da Filosofia 

A filosofia de Farias Brito se edifica, desde os seus primeiros 

gestos, sob o signo da metafísica. Mais do que um tema entre outros, a 

metafísica constitui a condição de possibilidade de sua própria reflexão 

filosófica. Ao contrário do espírito dominante de sua época, marcado por 

um cientificismo triunfante e por um pragmatismo intelectual que via na 

metafísica uma forma caduca de especulação1.  

Brito (2012a) compreende que nenhuma filosofia pode 

prescindir da pergunta pelo fundamento. Assim, sua crítica ao 

positivismo, ao evolucionismo e mesmo ao criticismo kantiano não se dá 

apenas por desacordo metodológico, mas sobretudo porque essas 

correntes, a seu ver, negligenciam aquilo que torna o pensamento 

verdadeiramente filosófico: a busca de um princípio absoluto que confira 

inteligibilidade ao mundo. 

Essa orientação metafísica já se delineia em seus primeiros 

escritos, publicados nas edições de julho e novembro de 1886 do jornal 

 
1 Sobre a quase ausência de reflexões sobre metafísica no final do século XIX, ver os 

trabalhos de Carvalho (1977a); e Serrano (1942). 



A metafísica desperta: Farias Brito e o itinerário filosófico de uma ruptura 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.  125 

Libertador, de Fortaleza. Tais textos inaugurais, foram objeto de atenção 

cuidadosa por parte de Carvalho (1977a). Este, reconheceu nesses textos 

embrionários a presença de um esforço sistemático de pensar os 

fundamentos do real. 

Ao examinar a formação filosófica de Farias Brito, Carvalho 

(1977) observa que o primeiro volume de Finalidade do mundo 

representa o coroamento de uma crítica abrangente aos pressupostos 

ideológicos da Escola do Recife. Essa crítica, no entanto, não se opera à 

margem, mas a partir do pensamento de Barreto (1977), cujo monismo 

naturalista Brito (2012a) supera, não por negação externa, mas por uma 

exigência interna à própria razão filosófica. O que confere unidade e 

profundidade à sua interlocução com o positivismo, o evolucionismo e o 

criticismo é a reafirmação da metafísica como condição da filosofia. Nas 

palavras do autor: “A filosofia é, pois, para todos os pensadores, uma 

concepção do universo: mas cada um deduz, dessa concepção do 

universo, a norma de sua conduta, conforme o seu modo de compreender 

a significação da natureza” (Brito, 2012b, p. 137).   

Brito (2012a) concebe a filosofia como uma atividade que busca 

ultrapassar o conhecimento meramente empírico e analítico, exigindo, 

para tanto, uma abertura ao absoluto e ao fundamento último do ser. A 

metafísica, nesse sentido, é não apenas uma disciplina entre outras, mas a 

própria base da filosofia, na medida em que pergunta pelo "sentido do 

mundo" e por sua "finalidade última". Assim, ele afirma: “A filosofia não 

é uma ciência particular como as outras; ela é a ciência do absoluto, o 

conhecimento dos princípios universais e necessários de tudo quanto 

existe” (Brito, 2012a, p. 41). Ao sustentar que a filosofia deve ocupar-se 

com os fins e com o sentido do mundo, ele insere-se numa tradição que 

remonta a Aristóteles (2006) e que entende a sabedoria como 

conhecimento das causas últimas. A metafísica, portanto, é o fundamento 

da filosofia porque é sua condição de possibilidade, o ponto de partida e 



Halwaro Carvalho Freire 

126                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 

de chegada da razão em busca do sentido da existência. Como bem 

coloca Sanson (1984, p. 87) 

A filosofia, para Farias Brito, não é possível sem a metafísica, pois esta 

constitui seu ponto de partida e também sua finalidade. Contra o positivismo 

e contra o ceticismo moderno, ele afirma que é impossível pensar sem 

recorrer a princípios que estejam para além da experiência imediata. Pensar 

filosoficamente é, pois, colocar-se diante da totalidade do ser, e isso só é 

possível mediante uma atitude metafísica. Nesse sentido, a filosofia é 

metafísica em sua essência, pois visa o absoluto, o fundamento último e a 

finalidade do mundo. A crítica que Farias Brito dirige ao pensamento 

moderno consiste exatamente na recusa dessa dimensão fundamental do 

pensamento, o que, segundo ele, conduz inevitavelmente à negação da razão. 

O excerto de Vilson Fraga Sanson oferece uma chave 

interpretativa decisiva para a compreensão da posição de Farias Brito no 

interior da tradição filosófica brasileira. Ao afirmar que "a filosofia é 

metafísica em sua essência", Sanson revela o núcleo especulativo da 

proposta britiana, que se contrapõe frontalmente ao positivismo 

dominante no Brasil do final do século XIX e início do XX. A recusa da 

metafísica, marca do cientificismo moderno, é lida por Farias Brito não 

como progresso, mas como uma regressão do pensamento, pois implica 

— como assinala Sanson — numa “negação da razão”.  

Nessa perspectiva, a metafísica não é apenas uma disciplina 

entre outras, mas a condição de possibilidade da racionalidade filosófica: 

é ela que permite a interrogação radical sobre o ser, a totalidade e a 

finalidade da existência. A ênfase britiana na metafísica como 

fundamento da filosofia recupera, portanto, uma tradição que remonta a 

Aristóteles (2006), mas o faz em um contexto marcado por tensões 

culturais e epistêmicas muito próprias do pensamento latino-americano 

em formação. Tal esforço coloca Farias Brito em posição singular na 

história da filosofia brasileira: não como um epígono do pensamento 



A metafísica desperta: Farias Brito e o itinerário filosófico de uma ruptura 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.  127 

europeu, mas como um intérprete crítico que reivindica a centralidade do 

logos metafísico contra a dissolução fragmentária do saber moderno. 

 

2. O combate aos limites da razão moderna 

A crítica de Brito ao positivismo, especialmente ao sistema de 

Auguste Comte, não se limita à identificação de falhas pontuais ou 

excessos metodológicos; trata-se de uma objeção estrutural, enraizada na 

convicção de que a exclusão da metafísica representa uma mutilação 

essencial da razão filosófica.  

Para Brito, toda filosofia genuína exige o reconhecimento da 

possibilidade de um saber sobre os princípios últimos da realidade. Ao 

interditar a investigação das causas primeiras e ao rechaçar a ideia de 

absoluto, o positivismo, longe de representar um avanço, constitui, na 

verdade, uma regressão do espírito filosófico. Nas palavras do autor: “É 

preciso dizer francamente: a filosofia do Sr. Augusto Comte é a negação 

pura e simples da filosofia” (Brito, 2012b, p. 52). 

O erro fundamental do positivismo consiste em “confundir a 

ciência com a filosofia e, por essa confusão, suprimir, eliminar ou 

inutilizar o elemento metafísico” (Brito, 2012c, p. 52). Trata-se de uma 

negação das próprias condições do filosofar: “Se a filosofia é a 

investigação das causas, a filosofia positiva é a abolição da filosofia” 

(Brito, 2012c, p. 46). A razão, privada da metafísica, torna-se 

incompleta, estéril, prisioneira da aparência. Por isso, Brito (2012b, p. 

92) reafirma que a tarefa do pensamento é “reconduzir a ciência ao seu 

verdadeiro princípio: o espírito, o pensamento, o ser espiritual”. Sua 

crítica ao positivismo é, portanto, inseparável de sua defesa da metafísica 

como o eixo estruturante da filosofia.  



Halwaro Carvalho Freire 

128                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 

A crítica de Farias Brito ao monismo cientificista, especialmente 

aquele representado por autores como Haeckel (1908), Noiré (1874) e 

Büchner (1855), emerge de sua concepção da metafísica como instância 

irrenunciável da razão filosófica.  

O monismo, ao tentar fundar a unidade do saber na 

homogeneidade da matéria, incorre, segundo Brito, numa redução 

ilegítima do real, que compromete os domínios do espírito, da moral e da 

liberdade. Para o filósofo, essa doutrina científica, sob o pretexto de 

unificação, opera uma amputação da realidade: “O que o monismo quer é 

uma explicação total da realidade, mas só vê esta realidade pelo lado 

material” (Brito, 2012c, p. 92).  

Essa limitação não é apenas metodológica, mas ontológica: ao 

suprimir a interioridade, o monismo anula o próprio sujeito do 

conhecimento, dissolvendo a consciência na inércia das forças físico-

químicas. Brito insiste, então, na necessidade de restaurar a metafísica 

como única via para pensar o ser em sua integralidade: “Não se trata de 

negar o valor da ciência. Trata-se de mostrar que, fora do espírito, não há 

realidade verdadeira, não há unidade nem fundamento possível” (Brito, 

2012c p. 96).  

Sua crítica ao monismo, portanto, é inseparável de sua defesa de 

uma filosofia do espírito, cuja tarefa consiste em reconduzir a razão à sua 

origem metafísica. A filosofia monística é, pois, “uma filosofia 

incompleta, porque não considera senão um dos aspectos do ser” (Brito, 

2012c, p. 93).  

Silva (2021) destaca que o filósofo cearense via na exclusão da 

metafísica pelas correntes filosóficas modernas uma das causas do 

relativismo e ceticismo contemporâneos. Silva (2021, p.40) afirma que 

“a proposta britiana passa pela retomada da Metafísica, numa abordagem 

naturalista, em vista de uma nova concepção de Religião que pudesse 

garantir a unidade e coesão social”. 



A metafísica desperta: Farias Brito e o itinerário filosófico de uma ruptura 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.  129 

Contra o kantismo, Brito não rejeita a crítica da razão, mas a leva 

a um nível mais profundo, radicalizando sua tarefa e exigindo que ela 

não abandone a possibilidade do absoluto. Brito afirma que “a crítica, 

como a entendia Kant (2010), é uma coisa incompleta; não se pode 

separar o conhecer do ser” (Brito, 2012c, p. 91). Tal perspectiva revela 

sua convicção de que “só a metafísica pode dar unidade à ciência e à 

vida” (Brito, 2012c, p. 145), ou seja, que a razão deve ser orientada para 

o acesso ao absoluto e aos fundamentos últimos da realidade. 

Paim (1999, p. 142), analisando o pensamento britiano, observa 

que “a crítica kantiana, embora fundamental para a filosofia moderna, 

representou para Farias Brito um ponto de partida que exigia superação”. 

Para Paim, Brito (2012b) percebe que Kant (2010) separou o conhecer 

do ser, limitando o conhecimento ao campo dos fenômenos e, com isso, 

excluindo o absoluto da esfera racional. Essa limitação, segundo o 

filósofo cearense, resulta em uma filosofia “incompleta e incapaz de dar 

unidade ao saber e à experiência humana” (Paim, 1999, p. 143). 

Por isso, o movimento britiano não se reduz à crítica do 

kantismo, mas inclui uma reconstrução filosófica que resgata a 

metafísica como condição imprescindível para a razão. Paim sintetiza 

esse movimento afirmando que “a singularidade da filosofia de Farias 

Brito está em sua tensão dialética entre a crítica radical da modernidade e 

a recuperação do absoluto, num esforço por restabelecer a unidade entre 

ciência, vida e espírito” (Paim, 1999, p. 145). 

A filosofia de Brito distingue-se por sua postura metacrítica 

diante da modernidade, na qual a reintegração da metafísica ao cerne da 

reflexão racional constitui condição indispensável para a realização de 

uma filosofia verdadeiramente autêntica. Segundo o próprio Brito, “a 

filosofia começa onde a ciência termina: começa com a interrogação 

sobre o ser, com a exigência de um princípio absoluto” (2012c, p. 7). 

Este enunciado evidencia a centralidade da metafísica como fundamento 



Halwaro Carvalho Freire 

130                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 

e horizonte da razão, desafiando o cientificismo redutor que marca o 

pensamento moderno. 

Neste sentido, a crítica de Farias Brito não é uma rejeição do 

avanço científico, mas uma crítica estrutural à sua pretensão de esgotar a 

totalidade do conhecimento. Conforme assinala Paim (2001), é 

fundamental uma filosofia que tenha como finalidade, no final do século 

XIX, “uma retomada da metafísica que não se reduz a meras 

especulações, mas que funda uma concepção de razão capaz de 

apreender o absoluto e restabelecer a unidade entre ciência e vida” 

(Paim, 2001, p. 132). Para Paim (2001), essa filosofia do espírito de 

Brito (2012d) é um projeto que visa superar a fragmentação imposta pela 

modernidade, reconstituindo o sentido profundo da experiência humana 

através do reconhecimento da metafísica como sua condição de 

possibilidade. 

A crítica de Brito (2012a, 2012b) ao cientificismo e ao 

positivismo expressa uma insatisfação radical com a limitação 

epistemológica da razão moderna, que exclui o ser e o absoluto do 

âmbito do conhecimento legítimo. Essa insatisfação é a força motriz que 

anima o esforço britiano em reconstruir uma filosofia que ultrapasse o 

empirismo e o formalismo, promovendo uma síntese entre ciência, ética 

e metafísica. 

A crítica de Brito à razão moderna não se limita a uma rejeição 

das epistemologias técnico-científicas; ela antecipa, de forma singular, 

preocupações que seriam centrais para correntes filosóficas posteriores, 

como o existencialismo e a fenomenologia. Sua filosofia é, desde o 

início, um esforço metacrítico para restabelecer a metafísica como 

condição mesma do pensar. 

Essa postura crítica é ressaltada por Sturm (1962), que identifica 

em Brito (2012a) uma antecipação das preocupações existencialistas e 

fenomenológicas. Sturm (1962) observa que, embora Brito (2012a) não 



A metafísica desperta: Farias Brito e o itinerário filosófico de uma ruptura 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.  131 

tenha tido contato direto com essas correntes, seu pensamento apresenta 

paralelos significativos: “Há na metodologia proposta por ele, e no 

programa filosófico anunciado por ele, um paralelo com a 

fenomenologia atual” (Sturm, 1962, p. 91). Além disso, Brito (2012d, p. 

383) critica a psicologia científica por sua abordagem reducionista da 

alma, afirmando que: “Os psicólogos modernos [...] fazem desta questão 

da alma uma questão de pura fisiologia [...] e foi daí que se originou o 

pensamento de uma Psicologia sem alma”.  

 

3. Metafísica e Ética: a Filosofia como unidade do saber 

O compromisso com a metafísica torna-se ainda mais expressivo 

quando contrastado com a trajetória intelectual de Tobias Barreto, com 

quem Farias Brito manteve uma relação formativa. Tobias aderira, ao 

longo de sua vida, a diversas correntes, do ecletismo espiritualista ao 

positivismo, passando pelo monismo de Haeckel (1908) e Noiré (1874) 

e, a partir de 1884, ao neokantismo. Farias Brito foi seu aluno entre 1882 

e 1883, justamente no período em que Barreto (1977) se encontrava sob 

influência do monismo. No entanto, não há registros de que o jovem 

acadêmico tenha se identificado com essa orientação. Nenhum traço de 

monismo aparece em seus escritos, o que sugere uma inflexão precoce 

rumo a outra perspectiva filosófica, mais preocupada com a estrutura do 

ser do que com as reduções fisicalistas do real. 

Quanto ao positivismo, embora fosse dominante no imaginário 

acadêmico da juventude brasileira da época, visto como sinônimo de 

progresso, ciência e modernidade, sua influência sobre Farias Brito foi, 

no mínimo, ambígua. No norte do país, diferentemente do sul, o 

positivismo não se enraizou com profundidade. Como observa Laerte 

Ramos de Carvalho (1977, p. 50), ao analisar os Estudos de Filosofia — 



Halwaro Carvalho Freire 

132                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 

série de nove artigos publicados no jornal Libertador entre julho e 

novembro de 1886 — é possível identificar ali traços de um “positivismo 

spenceriano”, ainda que moderado, no qual Farias Brito “corrige e atenua 

as lacunas e excessos do sistema de Comte”. No entanto, essa leitura 

deve ser matizada. O que se encontra nesses textos não é uma adesão à 

ortodoxia positivista, mas um esforço crítico de confrontar seus limites, 

sobretudo no que se refere à exclusão do problema moral e metafísico. 

Essa orientação se confirma nos escritos posteriores, 

especialmente em A Finalidade do Mundo, em que Brito (2012a, p. 32) 

afirma de modo contundente que “a ciência só pode ser completa quando 

se liga à metafísica, porque só esta lhe pode dar unidade e finalidade”. A 

cisão entre o saber científico e o pensamento metafísico é, para ele, um 

erro grave do espírito moderno. Em sua obra, a metafísica ressurge como 

uma exigência de sentido, como tentativa de pensar o mundo não apenas 

em seus mecanismos, mas em sua razão de ser. Como ele próprio 

escreve: “A ciência explica os fenômenos; a filosofia procura 

compreender o ser” (Brito, 2012d, p. 58). Como bem aponta, Sanson 

(1984, p. 74-75):  

A metafísica, para Farias Brito, não é uma simples especulação abstrata, mas 

a fundamentação indispensável para o conhecimento pleno da realidade. Ela 

não compete com a ciência, antes a complementa, pois enquanto esta se 

ocupa dos fenômenos e de suas leis, a metafísica busca a essência e o 

fundamento do ser. A verdadeira compreensão do mundo requer, portanto, a 

reintegração do saber científico à reflexão metafísica, superando a divisão 

moderna que fragmentou o conhecimento e empobreceu a visão do universo. 

Essa reintegração é o que permite atribuir sentido e unidade à existência, 

restaurando a dimensão do absoluto que a ciência, isoladamente, não alcança. 

Em Farias Brito, a reflexão ética encontra-se indissociavelmente 

vinculada à metafísica. A moral não se configura como um campo 

autônomo de normas práticas, convenções sociais ou preceitos utilitários, 

mas como desdobramento necessário de uma visão de mundo articulada 



A metafísica desperta: Farias Brito e o itinerário filosófico de uma ruptura 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.  133 

filosoficamente. O agir moral, nesse horizonte, não se sustenta sem um 

fundamento ontológico capaz de conferir unidade e inteligibilidade à 

experiência. Como afirma o próprio autor, “questão moral [...] só pode 

ser estudada em face das verdades gerais proclamadas pela investigação 

filosófica” (Brito, 2012d, p. 66). 

Essa concepção implica uma reorientação decisiva no estatuto da 

ética. Longe de reduzir-se a uma doutrina de costumes ou a uma ciência 

normativa, a moral surge como expressão derivada de princípios 

metafísicos fundamentais. Nesse sentido, o momento ético exige, como 

condição de possibilidade, uma convicção enraizada em verdades 

universais que precedem e fundamentam a ação. Como adverte Brito: “É 

indispensável partir do conhecimento do mundo para o conhecimento do 

homem, e somente depois de conhecer a marcha geral do universo se 

pode estabelecer preceitos e regras para a conduta moral” (Brito, 2012d, 

p. 70). 

A ética, assim compreendida, só pode se constituir a partir de um 

saber mais originário: a ontologia. A exigência da metafísica se impõe, 

pois, como condição da inteligibilidade do agir humano. Não há, para 

Brito (2012d, p. 75), moral autêntica que não se inscreva numa filosofia 

do espírito, onde a razão reencontre sua vocação primeira de interrogar 

os fundamentos últimos do ser. Como assinala Matos (2012, p. 40), o 

pensamento de Brito (2012a) visa recuperar a “unidade perdida entre 

metafísica e ética, ciência e valor, conhecimento e ação”. 

É nesse ponto que sua crítica ao cientificismo e ao moralismo 

pragmático de sua época adquire densidade filosófica. Contra as 

abordagens que tentam fundar a moral exclusivamente nos dados da 

experiência ou nas exigências sociais, Brito reafirma o primado da razão 

metafísica. Para ele, “a filosofia é uma tentativa de reconstrução total do 

mundo interior do homem [...] a moral não é uma ciência empírica, mas 



Halwaro Carvalho Freire 

134                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 

uma consequência do princípio absoluto que rege o universo” (Brito, 

2012c, p. 135). 

A interlocução crítica de Brito (2012b, 2012c, 2012d) com o 

pensamento moderno, especialmente com o positivismo e o criticismo 

kantiano, revela a singularidade de seu projeto. A crítica britiana não tem 

por alvo apenas os limites da ciência ou da moral prática, mas a cisão 

moderna entre ser e dever-ser, entre realidade e valor, que ele busca 

superar por meio de uma metafísica integradora.  

A filosofia moral de Brito (2012d) se distingue por sua exigência 

de fundamentação ontológica. Pensar eticamente, em sua perspectiva, é 

antes de tudo interrogar os princípios do ser, pois somente a partir da 

totalidade metafísica do real é possível compreender o sentido da ação. 

Sua obra, nesse aspecto, representa uma tentativa original de reintegrar 

os domínios do pensamento filosófico, articulando conhecimento, ser e 

valor numa mesma estrutura racional. 

 

Considerações finais 

A filosofia de Raimundo Farias Brito é marcada por uma crítica 

profunda à razão moderna, particularmente às correntes do cientificismo 

e positivismo, que, segundo o autor, fragmentam o saber e excluem a 

metafísica da reflexão filosófica. Para Brito, a metafísica não é uma 

especulação vazia, mas a condição necessária para o conhecimento 

verdadeiro e para a reconstrução de uma filosofia capaz de integrar 

ciência, ética e valores. Sua crítica ao positivismo vai além de uma 

oposição metodológica, sendo uma rejeição da redução do real a uma 

explicação meramente material e empírica, como bem observa Paim 

(1999). 



A metafísica desperta: Farias Brito e o itinerário filosófico de uma ruptura 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.  135 

A proposta de Brito visa restabelecer a unidade entre 

conhecimento e absoluto, considerando a metafísica como o princípio de 

totalidade indispensável à razão. Esse movimento se opõe diretamente ao 

kantismo, que, para Brito (2012d), limita o conhecimento ao campo dos 

fenômenos, ignorando a possibilidade do absoluto. Como aponta Silva 

(2021), sua filosofia antecipa, em certo grau, debates centrais da filosofia 

contemporânea, como o existencialismo e a fenomenologia. 

A crítica à fragmentação do saber, presente nas obras de Farias 

Brito (2012a, 2012b,2012c, 2012d), se destaca por sua tentativa de 

recuperar a filosofia como um saber integrado, capaz de interrogar os 

fundamentos últimos da realidade. Ao reintroduzir a metafísica, Brito 

não apenas questiona as limitações da razão moderna, mas propõe uma 

nova concepção de conhecimento que resgata a totalidade do ser e a 

unidade entre ciência, ética e vida. 

 

REFERÊNCIAS 

ARISTÓTELES. Metafísica. Tradução de Edson Bini. São Paulo: 

Loyola, 2006. 

BARRETO, T. O Haeckelismo na Zoologia. In: MERCADANTE, 

P.; PAIM, A. Estudos de Filosofia (org.). SP, Grijalbo, 1977. 

BRITO, R. de Farias.  A Base Física do Espírito. Brasília, Edições 

do Senado Federal, 2012c.  

BRITO, R. de Farias.  A verdade como regra das ações. Brasília, 

Edições do Senado Federal, 2012b. 



Halwaro Carvalho Freire 

136                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 

BRITO, R. de Farias. A finalidade do mundo: estudos de filosofia e 

teleologia naturalista. Brasília, Senado Federal, 2012a. 

BRITO, R. de Farias. O Mundo Interior. Brasília, Edições do Senado 

Federal, 2012d. 

BÜCHNER, L. Kraft und Stoff. Empirisch-naturphilosophische 

Studien. Darmstadt, Jonghaus, 1855. 

CARVALHO, L. R. A formação filosófica de Farias Brito. SP, 

Saraiva, 1977a. 

CARVALHO, L. R. de. Farias Brito e a filosofia no Brasil. 2. ed. 

SP, Grijalbo, 1977b. 

HAECKEL, E. História Natural da Criação. Porto, Chardon, 1908. 

KANT, I. Crítica da razão pura. 7. ed. Lisboa, Fundação Calouste 

Gulbenkian, 2010. 

MATOS, J. L. de. Filosofia, ciência e valor: ensaios sobre a 

integração do conhecimento. SP, Annablume, 2012. 

NOIRÉ, L. Die Welt als Entwicklung des Geistes. Leipzig, Verlag 

von W. Friedrich, 1874. 

PAIM, A. A Filosofia Brasileira. RJ, Biblioteca Breve, 1999. 

PAIM, A. A meditação ética portuguesa: período moderno. SP, 

Tempo Brasileiro, 2001. 

PAIM, A. Filosofia no Brasil: uma história crítica. SP, Edusp, 2001.  



A metafísica desperta: Farias Brito e o itinerário filosófico de uma ruptura 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.  137 

RIBEIRO, D. V. Farias Brito: metafísica e espírito. Fortaleza, 

EdUECE, 2008. 

SANSON, V. F. A metafísica de Farias Brito. Caxias do Sul, Educs, 

1984. 

SERRANO, J. Farias Brito: um pensador brasileiro. SP, Nacional, 

1942. 

SILVA, F. J. Farias Brito e a crise da modernidade. Perspectivas, 

Palmas, v. 6, n. 1, p. 40-51, 2021. 

STURM, F.G. Existencialismo e Fenomenologia em Farias Brito 

sob a perspectiva de Fred G. Sturm. 1962. Tese doutoral no IV 

Congresso Nacional de Filosofia (São Paulo/Fortaleza, 1962 

Disponível em  

https://textosdefilosofiabrasileira.blogspot.com/2008/06/o-

significado-atual-do-pensamento.html. Acesso em 18 de agosto de 

2025. 



Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  138 

Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 
PHILOSOPHICAL USES OF THE BIOGRAPHICAL: FARIAS BRITO 

Júlio Canhada 

 

RESUMO 

Neste trabalho examinarei os procedimentos discursivos pelos quais Raimundo de Farias 

Brito (1862-1917) constrói sua voz de filósofo. Sua obra é extensa, começando pela série 

Finalidade do mundo (1895) e terminando com O mundo interior (1914). Nela, mantém 

um diálogo com filósofos brasileiros do século XIX, como Tobias Barreto e Sílvio 

Romero. Isso já revela a existência de um campo filosófico brasileiro com um conjunto 

recorrente de questões e problemas, em um período anterior à profissionalização 

universitária em filosofia. Além dessa linhagem brasileira oitocentista, meu interesse será 

também analisar sua apropriação de autores europeus, no sentido da incorporação de 

procedimentos fundadores de uma voz autoral filosófica. Ao falar “eu” em seus textos, 

Farias Brito tanto se inspira em testemunhos próprios do debate filosófico brasileiro de 

fins do século XIX e começo do século XX, quanto em autores consagrados do debate 

europeu. Essa difícil e, ao mesmo tempo, interessante posição de um filósofo em um país 

de origem colonial, na passagem do Império para a República, em que o ofício de 

filósofo se apresentava sem garantias quanto à sua legitimação, vale a pena ser analisada 

visto o estranhamento que ela nos provoca hoje. Investigar as razões desse 

estranhamento, procurando escapar às armadilhas do anacronismo, é um caminho 

proveitoso que nos leva a repensar os modos de legitimação filosófica do presente. Além 

disso, faz-nos refletir sobre os possíveis usos do biográfico no discurso filosófico. 

PALAVRAS-CHAVE: Farias Brito; Filosofia brasileira; Século XIX; História da 

filosofia; Espiritualismo; Positivismo. 

 

 
 Este trabalho faz parte de pesquisa de pós-doutorado na Universidade Federal de São 

Carlos e Université Paris 8, financiada pela Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado 

de São Paulo (Fapesp, 2023/03615-8). Pontos iniciais foram discutidos no VI Congresso 

Iberoamericano de Filosofia, realizado no Porto, Portugal, em janeiro de 2023; em 

seguida, desenvolvi e discuti outros aspectos no Grupo de Trabalho Pensamento 

Filosófico Brasileiro, durante o XX Encontro Nacional da Anpof, realizado em Recife, 

em outubro de 2024. 
 Pesquisador de Pós-Doutorado na UFSCar, Fapesp. Diretor de Programa do Collège 

Internacional de Philosophie, França. 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  139 

ABSTRACT 

In this paper, I examine the discursive procedures through which Raimundo de Farias 

Brito (1862–1917) constructs his philosophical voice. His work is extensive, beginning 

with the series Finalidade do mundo (1895) and culminating in O mundo interior (1914). 

Throughout his writings, he sustains a dialogue with nineteenth-century Brazilian 

philosophers such as Tobias Barreto and Sílvio Romero. This already reveals the 

existence of a Brazilian philosophical field characterized by a recurrent set of questions 

and problems, in a period that preceded the institutional professionalization of 

philosophy. Beyond this nineteenth-century Brazilian lineage, I also seek to analyze his 

appropriation of European authors, understood as the incorporation of formative 

procedures in the construction of a philosophical authorial voice. When Farias Brito 

writes in the first person, he draws both upon forms of testimony specific to late 

nineteenth- and early twentieth-century Brazilian philosophical debates and upon the 

established figures of the European philosophical field. The position of a philosopher in a 

country of colonial origin, during the transition from Empire to Republic—when the 

profession of philosophy offered no guarantees of legitimacy—constitutes a difficult yet 

fascinating case, precisely because of the sense of strangeness it elicits today. 

Investigating the reasons for this strangeness, while avoiding the pitfalls of anachronism, 

opens a productive path toward rethinking the modes of philosophical legitimation in the 

present. It also invites reflection on the possible uses of the biographical within 

philosophical discourse. 

KEYWORDS: Farias Brito; Brazilian Philosophy; Nineteenth Century; History of 

Philosophy; Spiritualism; Positivism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Júlio Canhada 

140                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

Entre as expectativas associadas ao trabalho com filosofia, há 

uma, considerada em geral negativa, que seria a exclusiva interpretação 

de textos do passado. Preso à história da filosofia, o filósofo (ele 

mereceria mesmo esse título?) se traveste em exegeta que apenas 

comenta obras e autores consagrados. Reforçando irrefletidamente o 

panteão dos “grandes clássicos”, apaga sua voz enquanto autor 

particular, filho de um tempo e espaço específicos.  

A outra expectativa relativa ao trabalho com filosofia é em geral 

considerada positiva: um filósofo ou filósofa que fale em seu nome, 

cujas reflexões sejam atemporais e, sobretudo, originais. Essa oposição, 

assim construída, pode ser formulada como uma contraposição entre 

autoria e história da filosofia. Sua simplicidade guarda, no entanto, uma 

série de pressupostos problemáticos. 

A ideia de originalidade possui raízes românticas: um autor que 

falaria a partir de seu íntimo, dando vazão a uma intuição absolutamente 

individual. Despreocupado da recepção de sua obra, o que vale é o seu 

projeto interior, seja ele lido por seus contemporâneos ou por leitores de 

um futuro longínquo. Nessa acepção, o autor é um sujeito soberano que 

controla todo o campo do discurso, sem nada dever à coletividade do 

saber que partilha, sem nada dever às leituras que realizou. Além disso, 

há a crença de que a filosofia seja a rainha do conhecimento, ocupando o 

mais alto posto na hierarquia das disciplinas. 

Por outro lado, o trabalho com história da filosofia acima 

descrito é entendido como uma absoluta entrega de si ao passado. 

Apagando-se em nome de algum “grande filósofo”, o intérprete aspiraria 

à objetividade de um texto cuja autoridade estaria assegurada pelo 

próprio autor comentado, como se, por exemplo, fosse Aristóteles, Platão 

ou Descartes quem falasse através da exegese. 

Ambas as visões são problemáticas. O trabalho com história da 

filosofia sempre envolve uma concepção presente do que seja a história 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  141 

da filosofia e de qual seria o melhor modo de lidar com ela. Por outro 

lado, uma autoria forte, com ares de originalidade, sempre se espelha em 

exemplos do passado, e é devedora do campo de possibilidades de que 

emerge. 

Neste texto, farei um exercício de história da filosofia em que 

essas questões se apresentam de modo agudo. Tratarei da obra de 

Raimundo de Farias Brito (1862-1917), filósofo brasileiro cuja produção 

se deu na passagem do Império para a República1. Porque seus textos 

são, em geral, pouco conhecidos, reconstituirei e analisarei suas 

posições, as quais oferecem a rica possibilidade de avaliar as 

expectativas em torno do trabalho com filosofia: acusado por seus 

contemporâneos de fazer apenas história da filosofia, louvado por 

admiradores que o consideraram o primeiro filósofo brasileiro, Farias 

Brito reuniu em si os desejos de seus aliados e opositores de verem 

cumpridos os objetivos do que deveria ser a filosofia no Brasil. Esses 

embates são também interessantes porque se deram em período anterior 

ao surgimento de instituições universitárias brasileiras com cursos de 

filosofia, o que revela que é mais antiga a acusação de que haveria, no 

Brasil, um monopólio da história da filosofia sobre a filosofia. 

Minha perspectiva será a de colocar em primeiro plano os 

procedimentos discursivos pelos quais Farias Brito constrói sua voz de 

filósofo – que, adianto, não está apartada da voz do historiador da 

filosofia. A inteligibilidade desses procedimentos discursivos, por sua 

vez, implica em considerá-los como efeitos de múltiplas apropriações e 

empréstimos, o que indica que o trabalho com filosofia está sempre 

relacionado com um campo coletivo de possibilidades e restrições – no 

Brasil ou alhures. Por esse motivo, avançarei minha interpretação de 

 
1 Para uma lista de referências bibliográficas sobre Farias Brito e sua obra, ver Farias 

Brito, 2012c, pp. 329-353. 



Júlio Canhada 

142                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

forma dialogada, seja com autores brasileiros do século XIX, seja com 

autores europeus. Espero que assim se tornem mais claras as razões do 

estranhamento que a obra de Farias Brito hoje nos provoca (não apenas 

de Farias Brito, mas da totalidade da produção filosófica brasileira pré-

universitária), não com o intuito de eliminar as diferenças que lhe são 

próprias, mas para termos delas consciência e escaparmos de 

julgamentos históricos anacrônicos. 

 

Segundo primeiro filósofo brasileiro 

Raimundo de Farias Brito (1862-1917) nasceu em São Benedito, 

no Ceará. Fez os estudos superiores na Faculdade de Direito do Recife e 

exerceu a advocacia nos Estados do Ceará e do Pará. Em 1909 é 

nomeado para a cadeira de lógica do Colégio de Pedro II, no Rio de 

Janeiro (ver Carvalho, 1977; Filizola Neto, 2008; Rabello, 1967; 

Serrano, 1939). Seus livros publicados em vida são: Finalidade do 

mundo, série em três volumes, publicados em 1895, 1899 e 1905; A 

verdade como regra das ações, também de 1905; A base física do 

espírito, de 1912; e O mundo interior, de 1914. Em 1966, foi organizado 

por Carlos Lopes de Mattos o volume Inéditos e dispersos: notas e 

variações sobre assuntos diversos, que reúne parte da correspondência, 

artigos de jornal, manuscritos e a produção poética de Farias Brito. 

Ainda no ano da morte de Farias Brito, Nestor Victor assevera 

que ele “é o nosso filósofo mais genuíno, e assim o primeiro filósofo 

propriamente dito que já produziu o Brasil.” (Victor, 1917, p. 63) É 

interessante considerar os testemunhos dos contemporâneos porque seus 

juízos são guiados por critérios que em alguma medida fazem parte do 

horizonte do próprio autor em questão. Na mesma direção de Nestor 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  143 

Victor, Almeida Magalhães escreve, em 1918, que Farias Brito seria “o 

único filósofo que possuímos” (Magalhães, 1918, p. 83).  

Essas não são as primeiras tentativas de estabelecimento de um 

filósofo inaugural no Brasil. Em meados do século XIX, Domingos José 

Gonçalves de Magalhães (1811-1882) recebeu as mesmas qualificações 

por parte de seus contemporâneos, após ter publicado, em 1858, Fatos do 

espírito humano (Gonçalves de Magalhães, 1858). O que guia uma e 

outra tentativa de inauguração, além disso, funda-se no fato de que 

ambos, Farias Brito e Gonçalves de Magalhães, seriam espiritualistas. 

Mas o que significa tal denominação, em cada um dos casos, varia 

grandemente, e variam também os adversários contra os quais os dois 

autores teriam a cada vez se batido. 

Com a publicação de Suspiros poéticos e saudades, em 1836, e 

sua participação na Revista Nitheroy, cujos dois números foram 

publicados nesse mesmo ano, Gonçalves de Magalhães já recebera a 

denominação de fundador da poesia romântica brasileira. Com Fatos do 

espírito humano, passa a contar com o título de primeiro filósofo 

brasileiro a escrever um livro de filosofia2. Isso não significa que não 

houvesse outros livros de filosofia anteriormente publicados no Brasil. 

Pelo contrário, havia numerosos compêndios e manuais dessa disciplina 

escritos por brasileiros; numerosos periódicos dedicados à filosofia, entre 

os quais vale destacar a revista O Progresso (1846-1848), dirigida por 

Antônio Pedro de Figueiredo (1814-1859); e, para citar apenas mais uma 

obra, há, de Eduardo Ferreira França (1809-1857), Investigações de 

psicologia, de 1854. Mais do que a precedência temporal, as razões que 

levaram à atribuição desse título a Gonçalves de Magalhães dizem 

 
2 Para uma discussão pormenorizada dessa atribuição de inauguração a Gonçalves de 

Magalhães e a Fatos do espírito humano, tomo a liberdade de sugerir Canhada, 2020, pp. 

63-82. 



Júlio Canhada 

144                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

respeito a expectativas em torno da autoria e do papel reservado à 

filosofia em uma nação recém-independente, como a brasileira. 

Muito resumidamente, o espiritualismo de Gonçalves de 

Magalhães consiste em abordar a questão da percepção como capaz de 

aclarar tanto a identidade do eu quanto a realidade móvel do mundo 

exterior. Distinguindo-a da sensação, considera-a um ato de consciência 

ou faculdade da alma, distanciando-se da tabula rasa dos “sensualistas” 

e de sua atribuição de estrita passividade ao sujeito. A operação filosófica 

por excelência, segundo Gonçalves de Magalhães, seria a observação 

interior: ao invés de analisar os fatos da exterioridade, o filósofo deveria 

voltar-se a si, promovendo um exame dos fatos do espírito desse novo 

laboratório, o laboratório da consciência. Apropriando-se das reflexões 

de Théodore Jouffroy (1796-1842), de quem seguiu o curso sobre direito 

natural em Paris, Gonçalves de Magalhães sustenta que uma psicologia 

espiritualista seria o saber filosófico apto a fazer frente ao “sensualismo” 

e à sua consequência necessária, o “materialismo”. 

Sensualismo e materialismo são as denominações adotadas por 

Gonçalves de Magalhães para definir seus adversários. Nesse ponto, é 

importante considerar sua apropriação da obra de Victor Cousin (1792-

1867) – cuja recepção na vida intelectual brasileira oitocentista foi 

imensa. Cousin contribuiu para a construção do século XVIII como o 

século do materialismo. A noção de século definida a partir de uma ideia 

central, ideia expressa por um sistema filosófico, faz parte da formulação 

cousiniana de seu ecletismo. A história da filosofia, aqui, é compreendida 

como uma luta entre sistemas filosóficos, os quais, no limite, reduzir-se-

iam a quatro: idealismo, sensualismo, ceticismo e misticismo. Na 

verdade, o espiritualismo (posição idealista) e o materialismo (posição 

sensualista) seriam as duas possibilidades primordiais oferecidas pelo 

desenrolar agônico da história da filosofia. O ecletismo, por sua vez, 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  145 

viria como uma solução tolerante a selecionar o que cada um dos 

sistemas possui de verdadeiro, afastando o que teriam de falso. 

A oposição entre materialismo e espiritualismo tornou-se, no 

Brasil do século XIX, uma polarização fundadora a balizar o debate 

filosófico. Quanto a Gonçalves de Magalhães, sua defesa do 

espiritualismo assume o sentido de se opor ao que considera o 

materialismo do século XVIII – o que, no caso brasileiro, significa o 

período da colonização. Sua produção filosófica contribuiu, assim, para a 

criação de uma ideia de temporalidade nacional (para a qual são 

essenciais as noções de identidade e origem) em oposição àquilo que 

passou a ser visto pelos intelectuais, após a Independência de 1822, 

como o período da opressão colonial. Ao lado da criação de uma 

literatura, de uma pintura e de uma história nacionais, Fatos do espírito 

humano é compreendido como um livro de filosofia a fazer coro à 

aspiração de nacionalidade por parte dos intelectuais do império. Essas 

considerações ajudam a explicar o sentido de Gonçalves de Magalhães 

ter sido qualificado como o primeiro filósofo brasileiro a ter escrito um 

livro de filosofia. 

Passados cinquenta anos, como disse acima, outro autor é 

considerado o primeiro filósofo brasileiro: Raimundo de Farias Brito. 

Embora a polarização entre materialismo e espiritualismo continue a 

operar no campo discursivo filosófico brasileiro, ela passa a assumir um 

sentido sensivelmente diferente. Quando Nestor Victor e Almeida 

Magalhães qualificam a contribuição filosófica de Farias Brito como 

uma “reação espiritualista”, o adversário que têm em mente não é mais o 

sensualismo próprio ao século XVIII, mas o “materialismo” que 

circulava na segunda metade do século XIX, sobretudo entre os 

partidários do positivismo e da teoria da evolução. 

Seria muito longo e fora dos propósitos deste texto descrever as 

aventuras do positivismo no Brasil. Eu me concentrarei na maneira pela 



Júlio Canhada 

146                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

qual Farias Brito o elege como adversário, dedicando muitos momentos 

de sua obra a criticá-lo, considerando-o mesmo “o veneno da República” 

(Farias Brito, 2012c, p. 28)3. O positivismo serve a Farias Brito como 

elemento a compor uma ideia de “crise” (política, moral, social, religiosa 

e filosófica), diante da qual erige sua proposta filosófica. O 

“materialismo”, que qualifica como consequência necessária do 

positivismo, teria trazido como resultado a “confusão e desordem da 

sociedade contemporânea, a ignorância de nosso destino moral, o 

esquecimento de nossos deveres para com os sofrimentos dos nossos 

semelhantes”, culminando em um “desesperador estado de coisas” 

(Farias Brito, 2012b, p. 46; ver 2012c, p. 18). 

Também teria sido o positivismo o responsável por retirar da 

filosofia seu objeto próprio, transformando-a em mera “sistematização 

das ciências particulares”. Essa “filosofia científica” só reconhece como 

válido o “conhecimento verificado e organizado”, o “conhecimento já 

feito” (Farias Brito, 2012c, p. 23; Farias Brito, 2012a, p. 34). Esse ponto, 

para o qual retorna inúmeras vezes, será de grande importância para 

Farias Brito: recuperar a legitimidade da filosofia, perdida desde que, 

com o positivismo, a filosofia passou a limitar-se àquilo que já é 

conhecido. O afã científico positivista, longe de garantir a universalidade 

 
3 “O preconceito positivista chegou a tornar-se uma força social. Em nosso país teve 

poder para ditar leis ao governo e impor uma fórmula sectária à bandeira da Nação. É que 

a nova doutrina vinha talvez em época de dissolução moral, e numa tal situação tudo o 

que viesse servia. A estas poderão acrescer outras causas. Seja, porém, como for, o certo 

é que a influência de Augusto Comte foi enorme sobre a geração atual; e a preocupação 

antimetafísica, em verdade, chegou a tomar proporções de tal ordem, que, certamente, dá 

prova, em alto grau, de coragem, quem quer que se atreva a opor-lhe qualquer resistência. 

Positivismo tornou-se sinônimo de ciência, metafísica tornou-se sinônimo de banalidade. 

Nunca se viu tamanha confusão, nem mais profunda anarquia” (Farias Brito, 2006a, pp. 

93-94). Esta obra, A base física do espírito, foi reeditada em 2006 sem o subtítulo 

presente na primeira edição de 1912: História sumária do problema da mentalidade 

como preparação para o estudo da filosofia do espírito. 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  147 

do conhecimento objetivo, na verdade restringe suas possibilidades 

epistemológicas ao como dos fenômenos. Renunciar à busca pela causa 

final (o para quê das ações), segundo Farias Brito, significa abdicar de 

conhecer o que constitui a própria finalidade de nossa “atividade 

espiritual”, a qual tende sempre a uma concepção de mundo que possa 

guiar nossa conduta moral (ver Farias Brito, 2006a, p. 75; ver 2012a, 

capítulos 3 e 4). 

Nesse sentido, a ciência, “conhecimento já feito e organizado”, 

distingue-se da filosofia, porque essa última seria uma “atividade 

permanente do espírito” (este é o subtítulo do primeiro tomo de 

Finalidade do mundo). Essa é uma das motivações da crítica de Farias 

Brito à lei dos três estados proposta por Auguste Comte. A progressão 

que se inicia pelo estado teológico, passa pelo estado metafísico e chega 

até o estado positivo pressuporia um término para o processo de 

conhecimento – o qual, segundo Farias Brito, é necessariamente aberto e 

indeterminado. Essa objeção é próxima à feita por Sílvio Romero (1851-

1914), quando afirma que o positivismo se arrogaria o direito de “fechar 

o ciclo do pensamento”, desde que não seria possível determinar por 

quantos “estados” poderia passar “a inteligência humana” em seu intento 

de “explicação dos fenômenos”. No limite, essa “evolução parada” do 

positivismo revelaria sua “disposição anticientífica” (Romero, 1969, p. 

469). 

Farias Brito compartilha dessa posição de Sílvio Romero e, além 

disso, avalia que o positivismo guarda em si uma contradição. 

Qualificando o estado metafísico como aquele em que a explicação 

última dos fenômenos e suas relações não mais residiria em entidades 

divinas (o que seria próprio ao estado teológico), mas sim em entidades 

abstratas, Comte imaginava que, no estado positivo, fossem 

prescindíveis as ideias últimas e absolutas. Farias Brito, no entanto, 

sugere que, ao estabelecer um término para o progresso e, por outro lado, 



Júlio Canhada 

148                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

negar o conhecimento das causas finais, o positivismo transforma as leis 

naturais em explicação última e absoluta – o que contraria o caráter de 

relatividade do conhecimento defendido por Comte. Além disso, 

segundo Farias Brito, o positivismo, ao defender que as leis naturais 

incidiriam exclusivamente sobre a matéria (impedindo a investigação do 

que diz respeito ao espírito), acabaria por tornar essa mesma matéria a 

única substância de que se comporia a realidade. Sendo assim, o 

positivismo se confundiria com o materialismo (ver Farias Brito, 2012c, 

capítulo 6).  

Há ainda outras entradas possíveis para a compreensão das 

objeções de Farias Brito ao positivismo, como por exemplo sua análise 

comparativa de Comte e Kant, considerando que ambos professam o 

“ceticismo”: um “ceticismo subjetivo”, no caso de Kant, um “ceticismo 

objetivo”, no caso de Comte (ver Farias Brito, 2012c, capítulos 8 e 9). O 

que importa reter, não obstante esses diversos caminhos, é que a crítica 

ao positivismo não significa que Farias Brito renuncie à denominação de 

“ciência” para seu próprio trabalho em filosofia. Ademais, ao acusar o 

viés metafísico do positivismo por considerar a matéria e as leis naturais 

como um “absoluto”, isso não indica que se afaste da metafísica: na 

verdade, Farias Brito reivindica que sua posição filosófica seja 

denominada de “metafísica naturalista”. 

A metafísica naturalista seria a “metafísica do futuro”. Sem 

recurso ao “sobrenatural”, pode se estabelecer como ciência desde que 

sejam delimitados quais são os “fatos metafísicos” e a que “leis” 

obedecem. Esses fatos, contudo, são aqueles que não podem ser 

“explicados mecanicamente”4. O que Farias Brito está propondo é, por 

 
4 Há aqui um eco à crítica de Tobias Barreto ao “mecanicismo” de Ernst Haeckel. Tobias 

Barreto defende uma metafísica que dê conta do “resto mecanicamente inexplicável” 

presente nas transformações dos seres orgânicos, sustentando, portanto, uma espécie de 

teleologia ausente na perspectiva de Haeckel (Barreto, 1977 [1887], p. 323). Isso não 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  149 

assim dizer, uma ampliação da noção de natureza, não reduzida a “fatos” 

exteriores e materiais, e que inclua os “fenômenos psíquicos”. Ambos os 

fenômenos (psíquicos e objetivos) são “revelados pela consciência”, são 

“duas faces opostas mas inseparáveis de uma só e mesma coisa”. Dessa 

maneira, os fenômenos psíquicos, segundo Farias Brito, deveriam 

também ser considerados como “naturais”; a metafísica naturalista, 

assim, enquanto ciência dos fenômenos psíquicos, “é a própria 

psicologia” (Farias Brito, 2012a, pp. 32, 56 e 58). 

Pelo menos desde as apropriações sofridas pelo ecletismo 

espiritualista no Brasil, a psicologia foi objeto de discussão entre os 

filósofos. Em um momento em que o saber psicológico ainda não havia 

se autonomizado – algo que passará a ocorrer sobretudo na Alemanha, no 

último quarto do século XIX (Ben-David & Collins, 1966)5 –, as 

fronteiras entre as diversas disciplinas eram mais fluidas. A legitimidade 

para investigar e refletir sobre o corpo, a consciência e o espírito foi 

objeto de disputa entre a psicologia, a frenologia, a fisiologia, a medicina 

e a filosofia. Farias Brito encontra-se em meio a esse embate, 

reivindicando a validade de uma filosofia que seja, ao mesmo tempo, 

uma psicologia, sem, no entanto, assumir para si o método “materialista” 

da “psicologia científica” de seu tempo. 

Sobretudo em A base física do espírito, Farias Brito discute uma 

série de teorias psicológicas, como as decorrentes da “teoria 

associacionista” (Bain, Ribot), da psicofísica (Herbart, Fechner), da 

 
significa, porém, que identifique, como Farias Brito, a metafísica à psicologia: pelo 

contrário, Tobias Barreto recusa profundamente a psicologia, visto que, segundo seu 

ponto de vista, ela necessariamente se identifica ao método da “observação interior” tal 

como formulado por Théodore Jouffroy e os espiritualistas (Barreto, 1977 [1868]). Pode-

se ver, assim, que entre Tobias Barreto e Farias Brito há concepções distintas acerca da 

psicologia. 
5 Quanto ao Brasil, ver Massumi, 1993. 

 



Júlio Canhada 

150                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

frenologia (Gall), da “escola experimental” (Tetens, Weber, Wundt), e 

ainda outras. Há um diagnóstico que embasa a investigação de todas 

essas teorias: a psicologia seria o saber para o qual “convergiram” “todas 

as correntes do pensamento moderno”. Segundo Farias Brito, “todos os 

problemas de caráter geral e fundamental, isto é, todos os problemas de 

ordem filosófica” devem ser investigados “no terreno particular da 

psicologia” (Farias Brito, 2006a, p. 201). Há mesmo uma proposta de 

identificação entre a psicologia e a filosofia. Em O mundo interior, 

chega a afirmar: “a filosofia é a psicologia” (Farias Brito, 2006b, p. 99). 

Nessa última obra, a definição da filosofia como psicologia se 

estende para a caracterização da psicologia como “ciência do espírito”. 

Por espírito entende Farias Brito uma “energia”, uma “força criadora” 

que se manifesta como “consciência” e “princípio vivo de ação”: esse 

seria o objeto específico da ciência do espírito, o que faria dela uma 

ciência distinta das demais, com seu método próprio (Farias Brito, 

2006b, pp. 85-86). Procurando se afastar de uma concepção experimental 

ou “materialista” de psicologia, a qual estaria restrita apenas ao 

conhecimento dos “fenômenos”, Farias Brito propõe que a psicologia 

possa conhecer “a realidade mesma”, desde que voltada a seu objeto 

próprio, o qual vem a ser, justamente, o sujeito. Isso faz com que ocorra 

outra identificação: entre o sujeito e o objeto do conhecimento6. 

Na passagem do século XIX para o XX, em meio à progressiva 

expansão e autonomia de outros saberes, Farias Brito busca atribuir 

legitimidade à filosofia pela incorporação de procedimentos próprios às 

“correntes do pensamento moderno” que considera atuais e 

incontornáveis. A psicologia, entre elas, ocupa espaço central. O efeito 

 
6 “É que a Psicologia não se aprende nos livros, mas na luta mesma da vida: é uma 

ciência que, por assim dizer, não se aprende, mas vive-se; ciência que faz parte orgânica 

daquele que a possui, e em que o objeto do conhecimento é consubstancial com o 

sujeito.” (Farias Brito, 2006b, p. 95). 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  151 

de incorporar a psicologia à filosofia é o de atribuir ao filósofo a 

legitimidade de ser um formulador de teorias: “porque pensar, só por si, 

é já fazer teoria psíquica, e agir, só por si, é já fazer dessa teoria 

aplicações práticas” (Farias Brito, 2006b, p. 89). Essa espontaneidade 

teórica, praticada por quem queira pensar sobre si, é característica da 

“ciência do espírito”.7 

Antes de terminar este apanhado introdutório a respeito de 

alguns posicionamentos de Farias Brito, eu gostaria de tratar de um 

último ponto. A “crise” por ele associada à prevalência do “positivismo” 

e do “materialismo” também se expressaria quanto à “religião”: “todas as 

religiões atuais estão mortas”, afirma Farias Brito em Finalidade do 

mundo. O efeito social provindo da morte das religiões se explicaria 

porque “a religião é a primeira e a mais importante de todas as 

necessidades públicas, sendo que sem religião não pode haver 

estabilidade nem ordem nas sociedades”. Do fato da morte das religiões 

não se segue, contudo, que o “sentimento religioso” tenha desaparecido: 

a “religião em si mesma” “constitui a essência mesma da natureza 

 
7 Desde o primeiro volume de Finalidade do mundo Farias Brito sustenta essa espécie de 

critério subjetivo para o conhecimento: “Parto deste princípio: o fundamento real, o 

critério último de toda a verdade é o testemunho direto da consciência, de modo que para 

mim quando qualquer conhecimento estiver de acordo com esse testemunho, é verdade; 

quando em desacordo com ele, é falso. E é o que não depende de prova, porque não se 

ignora que a consciência é o órgão mesmo do conhecimento, sendo que nenhum 

conhecimento pode haver que não seja transmitido por esse órgão, nem pode ser 

verdadeiro sem que esteja em conformidade com ele. Isto poderia ser dito ainda mais 

claramente afirmando-se que fora dos limites da consciência nenhum conhecimento é 

possível, sendo evidente que não podemos conhecer uma coisa de que não temos ou não 

podemos ter representação na consciência” (Farias Brito, 1957, p. 35). O trecho aqui 

citado faz parte da Introdução do volume 1 de Finalidade do mundo; inexplicavelmente, 

essa Introdução não está presente na edição mais recente desta obra, publicada pelas 

Edições do Senado Federal. Por essa razão, indicamos a segunda edição, de 1957, que 

reproduz em fac-símile a primeira edição. Outro problema: no último capítulo de 

Finalidade do mundo, vol. 1, a edição do Senado Federal exclui duas páginas (entre as 

pp. 260 e 261) da primeira edição. 



Júlio Canhada 

152                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

humana”, o que deve levar à “criação de uma religião nova” (Farias 

Brito, 2012a, pp. 82 e 122). 

Assim como propõe uma “metafísica naturalista” em que o 

“sobrenatural” está ausente, assim também concebe uma ideia de religião 

sem um “Deus sobrenatural e invisível”. Foi, aliás, esse o Deus objeto de 

crítica por parte dos filósofos “naturalistas”. Entre eles, os 

“materialistas” negam a existência de Deus, considerando que a matéria 

é o “único princípio” e o “único ser necessário”: “não há Deus nem 

finalidade no mundo”; os “positivistas”, de sua parte, afastam a questão 

da existência de Deus como incognoscível; os “idealistas”, na esteira de 

Kant, “consideram Deus um simples ideal da razão a que não 

corresponde nenhuma realidade exterior” (Farias Brito, 2012a, p. 174). 

Embora considere que Espinosa represente um avanço em relação a tais 

filósofos, por promover uma identificação entre ordem divina e ordem da 

natureza, Farias Brito ainda assim avalia que Espinosa concebe “um 

Deus mecânico e morto, redutível a uma simples fórmula geométrica e 

percebido através de concepções abstratas e estéreis” (Farias Brito, 

2012a, pp. 220-221)8. 

Uma religião nova, segundo Farias Brito, se confunde com a 

filosofia quando considerada em sua função prática. A busca por uma 

“concepção do universo” e de uma explicação sobre a “finalidade das 

coisas” (Farias Brito, 2012a, p. 91) são objetivos da filosofia; desde que 

a resolução dessas questões se transforme em leis da conduta, a filosofia 

passa a se identificar à religião. Em A verdade como regra das ações, 

Farias Brito afirma que a religião é a própria filosofia “considerada em 

sua função prática”. Essa “função prática” seria a de produzir uma 

 
8 Farias Brito é o primeiro autor brasileiro a tratar de modo mais extenso da obra de 

Espinosa, concedendo-lhe análises em vários momentos de seus livros. Ver Farias Brito, 

2012b, Livro II, Capítulo IV; Farias Brito, 2006a, Capítulo II, § 17. A esse respeito, ver 

Chaui, 1985 e 2018. 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  153 

organização social “sem coação” (para Farias Brito, a organização social 

assegurada por coação é função do direito), por uma “convicção 

comum”, “na unidade da mesma crença e do mesmo ideal”. Sendo assim, 

“a religião é a moral organizada” (Farias Brito, 2005, p. 16). Esse ponto 

é também desenvolvido em O mundo interior, em que Farias Brito 

compara o “governo pela lei do direito” (“pela força”) e o “governo pela 

lei moral”, esse último sendo justamente exercido pela religião, “governo 

pela autoridade moral ou pela força da razão”, “governo essencial” 

(Farias Brito, 2006b, p. 149). 

Essa concepção de religião está distante, por exemplo, do 

catolicismo enquanto doutrina – ponto importante visto a recepção 

católica pela qual a obra de Farias Brito passará no início do século XX. 

Por outro lado, Farias Brito não se absterá de propor uma definição sua 

de “Deus”. Esse é talvez o aspecto mais polêmico marcado por seus 

leitores, e penso que as razões dessa polêmica se devem mais à ordem 

discursiva de construção de sua voz autoral do que propriamente a uma 

oposição com a tese defendida. Eis como Farias Brito expressa sua 

concepção de Deus: 

Em vez de ser uma coisa tão estranha e tão inacessível ao homem, pelo 

contrário, Deus é o que está mais perto de nós e mais diretamente influi sobre 

todos os fatos da vida. Podemos mesmo dizer que ele nos cerca por todos os 

lados, que é dentro dele que todos vivemos e agimos, que ele é o que mais 

intensamente sentimos e mais claramente conhecemos, se bem que só possa 

ser conhecido em seus acidentes superficiais. Ou mais precisamente [...] Deus 

é o que há de mais claro e visível na natureza: Deus é a luz (Farias Brito, 

2012b, p. 16). 

Deixo em suspenso essa afirmação, para retornar a ela após 

examinar as funções da história da filosofia nos textos de Farias Brito.  

 

A história, laboratório do espírito 



Júlio Canhada 

154                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

 

Farias Brito dedica grande parte de seus textos à exposição do 

que outros autores escreveram. Isso faz com que, por vezes, tenhamos a 

impressão de estarmos lendo um manual de ensino de filosofia. Seria 

interessante, aliás, analisar a procedência das seções e capítulos de seus 

livros, visto que o próprio Farias Brito faz longas autocitações indicando 

a origem desses trechos (ver Carvalho, 1977, pp. 38 ss.). O conjunto de 

sua obra reúne, assim, no interior de cada livro, textos de diferentes 

procedências, e que originalmente eram dirigidos a diferentes auditórios, 

formando um mosaico que exige uma leitura atenta a essa 

heterogeneidade. Adiante voltarei a tratar desse aspecto de sua 

composição discursiva. 

A abundância da história da filosofia em Farias Brito foi notada 

já por seus contemporâneos. Quando do lançamento do primeiro volume 

de Finalidade do mundo, Clóvis Beviláqua anotou o “pulso forte e 

adestrado” do “crítico” Farias Brito (Beviláqua, 1899, p. 200); Nestor 

Victor escreveu que “como crítico ele é dos espíritos mais formidáveis 

entre quantos se conheçam em filosofia” (Victor, 1917, pp. 40-41); e, 

nessa mesma direção elogiosa, Leonel Franca, em suas Noções de 

história da filosofia, de 1918, afirma que “Farias Brito não foi, como 

infelizmente quase todos os que examinamos neste esboço histórico, um 

improvisador de filosofia. Aparelhou-se para a sua função de escritor por 

uma leitura atenta, paciente e meditada de quase todos os que versaram o 

mesmo assunto nos últimos três séculos” (Franca, 1952, p. 321)9. A 

avaliação de José Veríssimo, por outro lado, é negativa:  

Não obstante todo o meu legítimo apreço do sr. Farias Brito e da sua obra, 

não sei se posso considerá-lo um filósofo [...] é apenas um historiador e um 

 
9 Mas, em seguida, Leonel Franca reprova Farias Brito por não ter conhecimento da 

filosofia antiga e sobretudo medieval (Franca, 1952, p. 321). 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  155 

crítico da obra do pensamento filosófico contemporâneo. Se em seus últimos 

volumes ele [...] mostrou mais personalidade e maior capacidade de 

pensamento próprio, no conjunto a sua obra é, sobretudo, de exposição e 

apreciação de filosofias alheias, ambas feitas sem tais virtudes de pensamento 

e expressão que lhas tornassem suas. (Veríssimo, 1914, s/p) 

Nessa última apreciação está presente a contraposição entre 

história da filosofia e autoria, tal como mencionei na abertura deste 

texto. A distinção entre “filosofia alheia” e “pensamento próprio”, além 

disso, mantém uma hierarquia entre “filósofo” e “crítico” que repisa a 

sempre presente questão da possibilidade da filosofia no Brasil: 

Veríssimo não vê em Farias Brito um filósofo que mereceria esse título. 

Para complexificar a compreensão sobre os direitos de se dizer filósofo 

nesse espaço discursivo, vejamos as funções atribuídas por Farias Brito à 

história da filosofia em suas reflexões. 

Reapresentar diferentes perspectivas filosóficas ao longo da 

história teria a função de organizar a “infinita variedade de sistemas em 

que esterilmente se divide e subdivide a atividade filosófica” (Farias 

Brito, 2012b, p. 15); visto que “os sistemas se sucedem numa 

fecundidade que quase posso dizer vertiginosa” (Farias Brito, 2012c, p. 

18), a história da filosofia poderia fornecer orientação e direção em meio 

ao manancial de opiniões filosóficas. A exposição dessas opiniões, 

assegura Farias Brito, é feita segundo os valores da neutralidade e 

fidelidade: “sempre que me refiro a teorias alheiras, reporto-me quanto 

possível aos próprios termos do autor, de modo que não possa haver 

dúvida quanto à fidelidade da exposição” (Farias Brito, 2012a, p. 

LXXVIII). É interessante notar que o aparecimento desses critérios 

historiográficos ligados à objetividade, em um autor que reivindica para 

si uma voz de filósofo (e não a de um professor de filosofia autor de um 

manual de ensino), representa uma novidade, caso ainda pensemos, por 

exemplo, em Sílvio Romero e em seu A filosofia no Brasil (Romero, 



Júlio Canhada 

156                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

1878), cuja grade classificatória naturalista e evolucionista orienta a 

desqualificação da obra de todos os filósofos brasileiros tratados no livro 

(à exceção de Tobias Barreto, seu parceiro intelectual – ver Canhada, 

2020, pp. 240-244). 

Em Farias Brito, a história da filosofia possui igualmente a 

função de “encontrar as origens” das discussões contemporâneas no 

passado. Esse procedimento explica os longos capítulos dedicados ao 

“pensamento moderno” em Finalidade do mundo 2, com a exposição dos 

trabalhos de Bacon, Locke, Berkeley, Hume, Descartes, Malebranche, 

Espinosa, Kant, Schopenhauer, Nietzsche, Comte, Spencer e ainda 

outros. Mais especificamente, ao identificar a filosofia à psicologia – 

enquanto ciência do espírito que investiga os fatos psíquicos como fatos 

“naturais”, como mencionei anteriormente –, Farias Brito busca avaliar 

as teorias psicológicas por suas “fontes” filosóficas de séculos anteriores. 

A história da filosofia, nesse sentido, cumpre a função de deslocar os 

critérios de julgamento acerca das teorias psicológicas, que deveriam ser 

avaliadas, segundo Farias Brito, não pelo acerto ou erro de seus 

experimentos, mas sim por suas concepções filosóficas de fundo 

(encontráveis na história da filosofia) e pelos valores morais que delas 

decorrem.  

Além de organizadora da variedade histórica de sistemas, e além 

de revelar as fontes das teorias psicológicas contemporâneas, a história 

da filosofia tem ainda para Farias Brito a função de legitimar a filosofia 

diante de outras disciplinas que contavam com o prestígio de serem 

científicas, procurando construir, assim, uma cientificidade própria à 

filosofia. Com a progressiva autonomização de ciências como a 

sociologia e a psicologia, cujos objetos antes pertenciam à filosofia, esse 

fim do século XIX e começo do século XX marca o momento de 

redefinição do território disciplinar da filosofia, cujos praticantes 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  157 

recuam, por assim dizer, para a história da filosofia a fim de traçarem as 

fronteiras do seu ofício (ver Fabiani, 1988; Konig-Pralong, 2019)10. 

Em O mundo interior, Farias Brito sustenta a importância da 

“investigação histórica” porque a filosofia seria uma “obra comum da 

humanidade”, e não “resultado do esforço de um pensador isolado”. A 

história da filosofia seria, portanto, não uma história agônica de sistemas 

em luta, mas um conjunto de esforços em prol da “verdade”. Farias Brito 

escreve: “a verdade é o objetivo de todos [os pensadores], cada um 

concorre por seu esforço para desbravar o caminho, senão descobrindo a 

verdade, pelo menos desfazendo dúvidas e dando combate a preconceitos 

e erros” (Farias Brito, 2006b, pp. 287-288). Noto, de passagem, que essa 

posição historiográfica não se confunde com o ecletismo espiritualista 

formulado por Victor Cousin e cuja recepção pode ser vista com clareza 

em Gonçalves de Magalhães: embora nessas duas acepções haja uma 

ideia de “verdade” que atravessa os “sistemas filosóficos”, Farias Brito 

não vê na história da filosofia uma luta entre diferentes posições, mas 

uma comunidade solidária de tentativas. 

Em suas palavras, “a multiplicidade de ideias e variedade dos 

sistemas” testemunham a “fecundidade do espírito” ao longo da história: 

as diferentes filosofias, assim, seriam diferentes pontos de vista exigidos 

pela própria apresentação múltipla da realidade em sua passagem 

temporal (Farias Brito, 2006b, pp. 288-289). A concepção de 

temporalidade, aqui, não é progressiva como a sustentada pelos 

positivistas de então, em que a sucessão de estados (teológico, metafísico 

 
10 Embora não houvesse cursos universitários de filosofia no período em que escrevia 

Farias Brito, a questão da disciplinarização da filosofia por meio da história da filosofia 

parece ocorrer no campo filosófico brasileiro. Outras formas de institucionalização estão 

presentes, sobretudo pelo ensino de filosofia nas Faculdades de Direito e Medicina e no 

então chamado ensino secundário – neste último caso, como atesta a própria atuação de 

Farias Brito no Colégio de Pedro II, de 1909 até sua morte. 



Júlio Canhada 

158                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

e positivo) representa uma superação de erros, marcando a distância 

entre o ‘atrasado’ e o ‘desenvolvido’. Não é, tampouco, uma concepção 

naturalista ou evolucionista, de corte biológico, em que a passagem do 

tempo contribuiria para o aperfeiçoamento de seres vivos e também de 

ideias. Farias Brito pensa a história da filosofia mais como um caminho 

de aproximação à “verdade” e ao “desconhecido”, como uma busca 

orientada pela finalidade de incremento do conhecimento. 

Enquanto as demais ciências possuem seus próprios espaços de 

experimentação, a história da filosofia seria o “laboratório vivo do 

espírito”, o espaço de aplicação de um “método” que desvelaria o 

“espírito em ação” (Farias Brito, 2006b, p. 289). A empiria filosófica, 

por assim dizer, seria a história da filosofia, com seus exemplares a 

serem estudados pelo filósofo. Farias Brito, portanto, elabora e, ao 

mesmo tempo, procura se inserir nesse campo em que o métier de 

filósofo ganha ares de objetividade por ser também o de um historiador 

da filosofia. De modo geral, o recurso à história da filosofa por Farias 

Brito, em um período anterior à profissionalização universitária no 

Brasil, almeja produzir o efeito de uma comunidade de praticantes da 

disciplina ao longo da história, como um espaço compartilhado de 

questões que serviria de medida para avaliar as novas ciências – entre 

elas, principalmente, a psicologia. 

 

Autoria e vida filosófica: o lar de um filósofo greco-brasileiro 

É recorrente nos textos de Farias Brito haver menções ao plano 

de sua obra. Sobretudo nas partes iniciais de seus livros, ele busca 

localizar as publicações em um todo, atribuindo a cada uma um papel no 

conjunto. No Prefácio de A verdade como regra das ações, afirma que 

“as minhas diferentes publicações formam assim um todo sistemático”, 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  159 

com um “plano definitivo” cujas obras “formarão a síntese completa do 

meu pensamento” (Farias Brito, 2005, p. 4). Com efeito, entre uma 

publicação e outra, os títulos dos livros anunciados podem se alterar: 

basta conferir a listagem na contracapa da primeira edição de A base 

física do espírito, onde, entre os livros “A publicar”, consta o “Ensaio 

sobre os dados gerais da filosofia do espírito (no prelo)”, que será 

publicado em 1914 como O mundo interior (o título anunciado passa a 

subtítulo). 

E no Prefácio a Finalidade do mundo 2, informa que, desde a 

publicação do volume 1, em 1895, “passou o plano do trabalho por uma 

ligeira modificação”. Isso, contudo, não teria alterado a coerência e 

unidade do conjunto: 

Como se vê, pela simples disposição das matérias, obedece o trabalho a uma 

ordem lógica e necessária, sendo que cada uma de suas partes tem por objeto 

uma questão distinta, mas estão todas elas tão intimamente ligadas que cada 

uma pode ser considerada como a consequência imediata da precedente, e 

todas não formam senão aspectos diferentes de uma só e mesma questão 

fundamental. (Farias Brito, 2012b, pp. 11-12)11 

O interesse dessas passagens reside menos na avaliação se Farias 

Brito conseguiu ou não ‘cumprir seu plano’, e mais no exame dos 

mecanismos pelos quais gerencia sua imagem de filósofo. O que seja um 

‘plano’ ou ‘projeto’ filosófico, aliás, não é um programa localizável na 

exterioridade de sua formulação discursiva e não preexiste à sua 

dinâmica argumentativa e a seu contexto de enunciação. O projeto 

enunciado no discurso filosófico é um procedimento que visa dar 

coerência a um conjunto textual heterogêneo e sobredeterminado por 

 
11 Outro exemplo que sinaliza um plano alterado: na primeira edição de Finalidade do 

mundo 3, o capítulo 1 é precedido pela página em que se escreve: Livro 1. Evolução e 

relatividade. Análise crítica da consciência filosófica contemporânea (Farias Brito, 1905, 

s/p). No decorrer da obra, no entanto, não há Livro 2 ou 3... Note-se que a página com 

essas informações não consta da edição de 2012. 



Júlio Canhada 

160                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

múltiplos interesses; atentar a essa heterogeneidade é sempre mais 

interessante do que tudo subsumir a uma ideia de ‘projeto’ ou ‘unidade 

da obra’ pretensamente assegurada pela ‘pessoa’ do autor. É proveitoso 

desconfiar da “criação artificial de sentido” costurada pelo autor ao 

construir sua coerência biográfica (Bourdieu, 1986, p. 69). 

Farias Brito aspira à criação de um efeito de controle sobre sua 

obra, preparando uma recepção que encare a abundância de seus textos 

como momentos de uma única filosofia, feita por um filósofo no Brasil 

que levaria uma vida filosófica. Adiante examinarei como compreendo a 

construção discursiva de Farias Brito a respeito dessa vida filosófica no 

Brasil. Por ora, quero marcar que a proposta de uma vasta obra 

filosófica, com um plano contendo vários livros aos quais são atribuídos 

papeis específicos, representa uma novidade no campo filosófico 

brasileiro. Por outro lado, a ocorrência de reformulações e alterações no 

plano inicial – o que enfraqueceria a imagem de um monumento 

filosófico inteiriço – é contrabalançada pelo sentido que adquire no 

interior das próprias reflexões de Farias Brito. A defesa de uma 

metafísica naturalista e de uma ciência do espírito em que a psicologia 

tem papel preponderante, em oposição ao materialismo de uma ciência 

“já feita e organizada” (Farias Brito, 2012a, p. 34), aponta para a defesa 

de uma filosofia enquanto inacabamento e abertura para o 

desconhecido, assim como a imagem que Farias Brito constrói de si 

enquanto autor em eterna busca da verdade, sem ter chegado a resultados 

definitivos12. Temos assim uma imagem autoral que é justificada 

 
12 “Com o trabalho a que aqui dou começo, termina a série de livros cuja publicação 

iniciei, em 1895, sob o título geral de Finalidade do Mundo. E dizendo – dou começo – 

tenho em vista acentuar que, terminando uma série, sou obrigado a iniciar outra, porque o 

pensamento a cuja exposição me proponho, só pode ser desenvolvido em volumes 

sucessivos”. (Farias Brito, 2006a, p. I) 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  161 

filosoficamente por um autor em processo: uma filosofia enquanto busca 

proposta por um autor em busca de uma filosofia. 

A articulação entre a defesa de um projeto unitário e coerente e, 

por outro lado, a presença de alterações e reformulações nos planos de 

trabalho é também visível na relação entre a obra enquanto ideia pronta 

e, por outro lado, a declaração de um texto em processo, inacabado. 

Farias Brito frequentemente tematiza seu processo de escrita, procurando 

controlar o possível conflito entre uma filosofia pronta na cabeça do 

filósofo e a provisoriedade dessa mesma filosofia na forma de textos e 

livros. 

Devo aqui explicar que esta obra não estava toda escrita quando entrou para o 

prelo. O trabalho de redação vai sendo feito à proporção que se trata da 

impressão. Tenho a obra já arquitetada em meu pensamento e até com todas 

as suas divisões e subdivisões; mas passando a escrever, sou levado muitas 

vezes a modificar radicalmente o pensamento primitivo quanto ao plano de 

exposição. Isto me tem sucedido sempre assim. (Farias Brito, 2012c, p. 262) 

A desenvoltura em referir sua própria obra como uma obra em 

construção compensa as promessas não cumpridas de apresentar 

“exteriormente” uma filosofia “interior” já pronta.  

Mas, contraintuitivamente, a confissão de impotência13 visa à 

produção de um efeito de força de um filósofo que enfrenta suas 

fraquezas em nome da filosofia e da verdade. Tais fraquezas, aliás, Farias 

Brito não as descreve como exclusivamente suas, mas do Brasil, país que 

“ainda não produziu um filósofo” e “onde a filosofia é inteiramente 

nula” (Farias Brito, 2012b, pp. 239-241). Essa paradoxal avaliação é 

 
13 “[...] é possível que eu não possa concluir a minha obra. Já me sinto até certo ponto 

esgotado e sem forças; e sem apoio, nem estímulo, sem consciência mesmo da utilidade 

do meu esforço, não sei se poderei chegar ao fim de tão difícil jornada”. (Farias Brito, 

2012b, p. 207) 



Júlio Canhada 

162                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

compartilhada por outros filósofos brasileiros do século XIX14 e lança 

mão de uma imagem que se tornou muito recorrente para justificar os 

efeitos da origem colonial na vida intelectual brasileira: “Somos uma 

nação de ontem e para a elaboração de grandes construções filosóficas, 

originais e fecundas, é indispensável o concurso do tempo” (Farias Brito, 

2012b, p. 241). O modelo temporal que fornece a escala de mensuração 

da ‘maturidade’ de um país – que necessitaria de tempo para ‘gerar seus 

frutos’ –, é o de uma evolução biológica das ideias: filósofos e suas 

filosofias brotariam ‘naturalmente’ em sociedades ‘maduras’, como seria 

possível ver em nações ‘mais velhas’, como a europeia. De minha parte, 

considero importante não naturalizar essa concepção de temporalidade e 

encará-la, com o perdão do trocadilho, como fruto oitocentista, momento 

em que havia o intuito de produzir história a partir de um modelo 

biológico-naturalista. Uma alternativa profícua para escapar a essa 

concepção nativa é considerar as sociedades brasileira e europeia como 

 
14 Paradoxal porque, enquanto produtores de filosofia, os filósofos brasileiros afirmam 

que é nula a filosofia no Brasil... Em seu Prólogo, Gonçalves de Magalhães justifica 

Fatos do espírito humano defendendo que haja, no Brasil, “no meio de tanto 

materialismo industrial, um único livro que atraia por alguns momentos, se tanto 

merecer, a atenção sobre interesses puramente intelectuais e morais” (Gonçalves de 

Magalhães, 1858, p. V). Tobias Barreto, em Recordação de Kant (1887), escreve: “Se nas 

outras esferas do pensamento, somos uma espécie de antropóides literários, meio-homens 

e meio-macacos, sem caráter próprio, sem expressão, sem originalidade – no distrito 

filosófico é ainda pior o nosso papel: não ocupamos lugar algum; não temos direito a 

uma classificação” (Barreto, 1977, p. 366). Por fim, veja-se passagem bastante conhecida 

de Sílvio Romero em A filosofia no Brasil (1878): “Na história do desenvolvimento 

espiritual do Brasil há uma lacuna a considerar: a falta de seriação nas ideias, a ausência 

de uma genética. Por outros termos: entre nós um autor não procede de outro; um sistema 

não é uma consequência de algum que o precedeu. É uma verdade afirmar que não temos 

tradições intelectuais no rigoroso sentido. Na história espiritual das nações cultas cada 

fenômeno de hoje é um último elo de uma cadeia; a evolução é uma lei […]. Neste país, 

ao contrário, os fenômenos mentais seguem outra marcha [...] As ideias dos filósofos, que 

vou estudando, não descendem umas das dos outros pela força lógica dos 

acontecimentos.” (Romero, 1878, pp. 35-36). 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  163 

contemporâneas – uma obviedade, no entanto, não tão fácil de ser 

vislumbrada, dada a “negação de contemporaneidade” tradicionalmente 

atribuída a qualquer nação não europeia, como se, em uma estrutura de 

tempo histórico global, a precedência temporal sempre coubesse à 

Europa (Chakrabarty, 2008, p. 7). 

O que me interessa nessa doxa da ‘juventude’ de um país é o 

modo como se articula com a construção discursiva de um lugar ao 

mesmo tempo criado e ocupado pelo filósofo em seu discurso. Da 

inscrição em um lugar particular – o “Brasil” – decorrem consequências 

para a figuração de Farias Brito como intelectual que tem que lidar com 

uma série de dificuldades: 

[...] o atraso da filosofia chega ao Brasil a tal ponto, que para tornar 

conhecidas verdades, aliás de extrema simplicidade, não basta apoiá-las em 

argumentos irrefutáveis, é necessário insistir, repisar, tornar volumosa a 

exposição, para arrastar pelo peso, já que de outro modo não nos é permitido 

fazer prevalecer a excelência de uma doutrina que cedo ou tarde dominará. 

(Farias Brito, 2012b, p. 239) 

É dessa maneira que Farias Brito justifica a extensão de seus 

livros, as longas exposições de argumentos de outros filósofos e o 

frequente retorno a temas que considera importantes. Além disso, ao lado 

dessa característica mais geral do ‘atraso filosófico de um país imaturo’, 

há a acusação de que, com o advento da República, “a filosofia foi 

suprimida como inútil do ensino oficial” (Farias Brito, 2006a, pp. 5-6). 

De fato, a reforma educacional proposta por Benjamin Constant, notório 

positivista que então dirige a Secretaria de Estado dos Negócios da 

Instrução Pública, Correios e Telégrafos, criada em 1890, previa a 

exclusão da filosofia do ensino15. Para Farias Brito, “a República 

começou no Brasil declarando guerra de morte à filosofia”, justamente 

 
15 Ver Decreto nº 981, de 8 de novembro de 1890. Ver Tambara, 2014 e Lins, 1966, pp. 

372-376. 



Júlio Canhada 

164                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

pela presença do positivismo e do “Centro Positivista” no Rio de Janeiro 

(Farias Brito, 1957, p. 31). O ensino de filosofia, portanto, é um fator a 

mais a compor a crítica de Farias Brito ao positivismo. 

As características do discurso de Farias Brito que procurei 

apontar acima – a promessa e explicitação de um plano de trabalho que 

guiaria toda sua produção, a partir de uma ideia já pronta no íntimo do 

filósofo; a indicação de alterações e remanejamentos desse mesmo plano, 

exigindo reformulações tematizadas na própria superfície do texto, 

devidas, em suas palavras, “ao atraso da filosofia no Brasil” e ao seu 

desprestígio institucional – todos esses elementos configuram uma voz 

autoral particular, referida a um ‘sujeito’ Farias Brito em um lugar 

específico de enunciação. Nesse sentido, o “Brasil” é utilizado como 

dêitico a marcar a inserção particular de Farias Brito no discurso 

filosófico, contribuindo para a construção de uma imagem autoral que 

compõe uma ‘pessoa’ a filosofar em meio às agruras de um país. Trata-se 

de um “uso filosófico de si” que traz ao primeiro plano marcas 

individuais que reforçam uma ideia de verdade próxima da 

individualidade e da subjetividade (Cossutta, 2012, p. 139). Retomo um 

trecho de passagem já citada acima, em que Farias Brito descreve o 

método que adota: 

Parto deste princípio: o fundamento real, o critério último de toda a verdade é 

o testemunho direto da consciência, de modo que para mim quando qualquer 

conhecimento estiver de acordo com esse testemunho, é verdade; quando em 

desacordo com ele, é falso. (Farias Brito, 1957, p. 35) 

Essa posição, digamos, subjetivista, coaduna-se com a presença, 

no discurso filosófico, de marcas que serão sentidas pelos leitores como 

marcas de um enunciador ‘individual’ enquanto um sujeito que produz 

filosofia em um país particular. Haveria muitos outros exemplos a dar 

dessas ocorrências no discurso filosófico de Farias Brito: a título de 

sugestão, indico o último capítulo de Finalidade do mundo 1 (que 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  165 

analisarei abaixo mais detidamente), e um trecho de Finalidade do 

mundo 3 (pp. 91 e seguintes), em que Farias Brito relata a morte de seu 

pai e o efeito que teve sobre si e sua filosofia. 

Em uma direção oposta, é mais comum encontrar no discurso 

filosófico procedimentos que visam a apagar os traços biográficos da 

superfície do texto. Trata-se de uma “neutralização do ponto de vista” 

(Cossutta, 2012, p. 135; Cossutta, 2004) que aspira a construir uma 

universalidade da voz filosófica, como se o enunciador não fosse 

ninguém – ou, o que dá no mesmo, como se fosse todo mundo. Além 

disso, o auditório a que se dirige é também construído como sendo a 

totalidade dos leitores, sem tempo nem lugar. Neutralizar as marcas 

individuais de enunciação se alinha à defesa de teses filosóficas 

universalizantes, como se pode ver nas primeiras palavras da Introdução 

a Finalidade do mundo 1: 

Filosofar é aprender a morrer: são palavras de Sócrates. E começando o 

presente trabalho por esta luminosa ideia do mais puro dos pensadores 

antigos, não tenho em vista outra coisa, senão tornar desde logo bem patente 

quanto nos deve preocupar o nada da existência humana. Vivemos todos 

como se fôssemos imortais. Entretanto a morte é a única solução verdadeira 

do problema da vida. (Farias Brito, 1957, p. 13) 

Abrir o seu primeiro livro com as famosas palavras de Platão no 

Fédon produz uma identificação com uma figura que é narrada como 

fundadora do próprio saber filosófico: Sócrates. Sobretudo, a eleição da 

morte como tema filosófico a ser investigado significa se dedicar ao que 

há de mais geral e, portanto, àquilo que menos marca cada indivíduo 

enquanto indivíduo, visto que todos morrem, todos estão “condenados 

irremediavelmente à morte” (Farias Brito, 1957, p. 28). Mais adiante em 

sua Introdução, Farias Brito afirma justamente querer “estudar esta 

ciência incomparável de que falava Sócrates”, e declara: 



Júlio Canhada 

166                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

[...] quero indagar da significação real desta natureza imensa que nos cerca, 

quero indagar que relação tem a minha existência com a existência universal, 

quero, numa palavra, interrogar os segredos da consciência de modo a 

explicar a cada um a necessidade em que está de compreender o papel que 

representa no mundo. (Farias Brito, 1957, pp. 28-29) 

A construção de uma filiação a Sócrates significa querer ligar-se 

à origem da disciplina, cuja história milenar, concebida de maneira 

canônica e à qual Farias Brito adere, nasceu em um lugar que, na 

verdade, opera como um não-lugar: a Grécia como espaço de 

surgimento da razão e da filosofia, espaço de nascimento do universal. 

Com esse procedimento, Farias Brito aspira ao apagamento das marcas 

individualizantes de seu discurso, desenhando uma imagem autoral 

neutra que aspira à universalidade – outro lado da moeda cujo avesso 

revela traços biográficos que o individualizam como uma pessoa a 

filosofar no Brasil. 

A dupla construção discursiva da voz filosófica de Farias Brito – 

a de uma voz particularizada por marcas biográficas e dêiticos que 

indicam um lugar (o Brasil) e, por outro lado, uma voz em que essas 

marcas estão neutralizadas, e que aspira pertencer à comunidade 

‘universal’ da história da filosofia, onde os ‘grandes temas imortais’ são 

discutidos – essa duplicidade não significa alguma insuficiência: pelo 

contrário, ela faz parte do próprio ofício de filósofo e da maneira como 

esse ofício é tornado discurso.  

Essa voz que busca um efeito simultâneo de particularidade e 

universalidade é construída com vistas a manter uma relação 

ambivalente com seu exterior. A oposição, nesse caso, se dá entre o 

recolhimento filosófico e a vida social, entre um afastamento e um 

pertencimento à coletividade. Um lugar “paratópico” (Maingueneau, 

2015, p. 41; Maingueneau, 2012, pp. 34-35) ocupado e construído pelo 

filósofo, que atende à pretensão de distinção com a “sociedade comum” 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  167 

(daí as imagens de que o filósofo deve se recolher, isolar-se, que seria 

sempre vítima de incompreensões e injustiçado, sem o merecido 

reconhecimento...) e, ao mesmo tempo, que atesta a impossibilidade de 

se fechar sobre si, justamente porque pretende tratar do universal (daí as 

imagens de que o filósofo fala do alto a respeito de tudo e para todos, de 

um ponto de vista que seria mais verdadeiro, porque distanciado...). 

Essas considerações ajudam a compreender o modo pelo qual 

Farias Brito constrói para si a imagem de uma vida filosófica, que 

envolve um “isolamento” no qual, não obstante, sente “palpitar o coração 

do mundo” (Farias Brito, 2006a, pp. 69-70). Para essa relação entre o 

filósofo e a cidade, Farias Brito prescreve: 

O filósofo não se irrita, nem se revolta: observa e explica. [...] Por isto 

observa sem constrangimento e sem ódio todas as convulsões sociais, assiste 

com serenidade a todas as tempestades do mundo. [...] o filósofo [...] não 

pode ter fraqueza, nem ódio; não pode ter indignação, nem revolta. Seu ideal 

é a verdade, e esta só pode sair vitoriosa. [...] Por isto, sejam quais forem as 

circunstâncias do momento, não deve o filósofo desesperar, e menos ainda se 

deixar dominar pela indignação ou pelo ódio; [...] e em face da sociedade, 

como em face da natureza o seu ponto de vista só pode ser o de Espinosa: 

non ridere, non lugere, neque detestare, sed intelligere. (Farias Brito, 2012c, 

pp. 110-111) 

Esse lugar exterior de observação, privilegiado porque separado, 

é asceticamente ocupado pelo filósofo-observador do social – seguindo 

os modelos consagrados das vidas filosóficas de Sócrates e Espinosa16.  

 
16 Sobre a imagem canônica de Sócrates, ver Vida e doutrina dos filósofos ilustres, de 

Diógenes Laércio (2008, p. 54): “Ele [Sócrates] era capaz de desdenhar quem o 

ridicularizasse, e se orgulhava de sua vida simples e de jamais haver aceito recompensa 

de ninguém; costumava dizer que apreciava principalmente o alimento que requeria o 

mínimo de temperos, que considerava mais agradável a bebida que não lhe despertava a 

vontade de beber mais, e que estava mais próximo dos deuses pelo fato de ter o mínimo 

de necessidades.” Sobre a história dos usos filosóficos da biografia de Espinosa, ver 

Chaui, 1999, pp. 280-321. 



Júlio Canhada 

168                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

O páthos filosófico de Farias Brito, relacionado à sua biografia, 

aparece com intensidade no texto O momento mais feliz de minha vida. 

Trata-se de manuscrito publicado postumamente, escrito como resposta à 

pergunta que lhe fizera Jackson de Figueiredo: “Qual o momento mais 

feliz em sua existência?”. Nele, Farias Brito refere ter sido preterido por 

Euclides da Cunha no concurso à cadeira de lógica do Colégio de Pedro 

II, em 1909 (no qual ganhou o primeiro lugar17), e o efeito que sobre si 

esse evento teve, provocando-lhe um “delírio”. A determinada altura do 

texto, escreve:  

Devo observar que minha vida é extremamente simples. Nada tenho de 

notável. Sou verdadeiramente o que se pode chamar um homem sem história, 

porque nunca se passaram comigo coisas extraordinárias. Nunca ocupei 

posição saliente. Nunca exerci, nem pretendi exercer influência ou domínio 

sobre quem quer que seja. Nunca alcancei em coisa alguma vitórias ruidosas. 

Mas também nunca fui vencido. Nunca tive assim a impressão da vitória, 

nem a da derrota – as duas coisas, ao que penso, que mais nos abalam. Tenho, 

além disto, vivido como um homem de pensamento, quase só. Deste modo 

nunca fui combatido, mas também nunca recebi nenhum estímulo. E sinto-me 

só, às vezes, quando ferve em torno de mim o tumulto e me cerca a multidão. 

Por isto sou triste. (Farias Brito, 1931, pp. 199-200; Farias Brito, 1966, pp. 

87-88) 

As marcas de modéstia e “simplicidade” reforçam a imagem de 

uma vida abnegada em favor da filosofia, tipo de atividade que 

demandaria um comprometimento total, acarretando um alheamento da 

“multidão”. Mas, de outra parte, a afirmação do desapego a bens e 

recompensas materiais visa nobilitar o desprestígio social sofrido pelo 

filósofo, sobretudo no Brasil – segundo pinta Farias Brito. Transforma-

se, assim, a carência em virtude, o que alinha o lugar marginal do 

filósofo no Brasil ao lugar marginal do filósofo em geral, desde que a 

filosofia surgiu – tal como no exemplo idealizado de Sócrates. 

 
17 Ver Serrano, 1939, pp. 184-201. 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  169 

Esses traços da imagem autoral de Farias Brito serão duradouros 

entre seus leitores. Jackson de Figueiredo, que se tornou muito próximo 

de Farias Brito, dele afirma: “Procurei-o sempre, pôs-me a par dos seus 

projetos, conheci o seu lar, verdadeiro lar de um filósofo no sentido mais 

altamente humano da palavra: simplicidade, sinceridade e inteligência” 

(Figueiredo, 1916, p. 17). E Escragnolle Doria, por ocasião da morte de 

Farias Brito, escreve:  

Homem de e da família, homem de e do pensamento, enclausurou-se na vida 

interior, na meditação propícia aos desprendidos, aos espectadores arredios 

das vaidades e das ambições. Produziu, produziu bastante; viajou pelo 

espírito humano com o socorro da filosofia, procurando ser original. (Doria, 

1917, p. 3) 

Esses testemunhos se encaixam nas linhas traçadas pelo próprio 

autor ao construir sua imagem autoral. Farias Brito prepara sua recepção 

ao antecipar as razões de seu insucesso, sobretudo em um país – afirma 

ele – onde a filosofia é atividade sem prestígio. Eis como justifica seu 

tempo gasto com a filosofia: 

Não encontrarei, por isto, quem me ouça? Perderei de todo o meu tempo? 

Mas quanta gente não passa toda a sua vida em festas? Outros empregam 

esforço inaudito, fazem sacrifícios enormes, para acumular fortuna nem 

sempre aplicada à realização de obras meritórias. Outros entregam-se à 

depravação e ao deboche. Outros consomem toda a sua existência no jogo. 

Outros, na intriga desenfreada da política. Todos esses porventura também 

não perderão o seu tempo? Ora, se tanta gente perde por esta forma o tempo, 

se quase todos o perdem, por que razão não devo, nem o poderei perder 

também eu, aplicando toda a minha atividade, dedicando toda a minha 

existência ao estudo desta inutilidade – a filosofia? Que seja tudo perdido, 

que ninguém me ouça, que todos condenem a minha tentativa, pouco 

importa, mas eu não posso viver bem, não compreendo a minha existência, 

desde que não conheço o papel que represento na sociedade, desde que não 

conheço o papel que representa a sociedade no mundo: quero, pois, saber o 

que sou, quero ter consciência de mim mesmo. (Farias Brito, 1957, p. 32) 



Júlio Canhada 

170                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

É interessante notar como compara a opção pela filosofia com 

ocupações não profissionais: festas, jogo, política. Uma vida filosófica 

guiada por uma decisão ‘íntima’, avessa a expectativas de 

reconhecimento e recompensa material: típica imagem do filósofo 

abnegado, ajustada a um país de parca autonomização do ofício 

filosófico.  

 

O sonho, o eclipse, a luz 

Ao descrever alguns elementos da reflexão filosófica de Farias 

Brito, eu deixara em suspenso a discussão sobre os sentidos de sua 

definição de Deus enquanto “luz”. Considero que, após ter feito o 

percurso que fizemos – discutir sua concepção de psicologia enquanto 

ciência do espírito, apresentar os usos da história da filosofia em seus 

textos e propor formas de compreender a construção de sua voz autoral 

filosófica –, tornar-se-á mais clara sua concepção de religião e, nela, o 

modo como mobiliza uma ideia de Deus.  

Relembremos que, segundo Farias Brito, “todas as religiões 

atuais estão mortas”. Disso não decorre, contudo, que tenha morrido o 

“sentimento religioso”: pelo contrário, uma “religião nova” deve ser 

criada, que atenda à finalidade prática da filosofia, ou seja, sua finalidade 

moral, oferecendo “leis da conduta” que garantam a sustentação da 

“civilização contemporânea” e a “ordem nas sociedades”, as quais, sem 

religião, terão “fatalmente de se dissolver e morrer” (Farias Brito, 2012a, 

pp. 81-82). 

Ao leitor contemporâneo, o que mais causa estranheza em tais 

considerações é o autor propor uma definição sua de Deus. Ademais, 

quem percorrer as páginas de Finalidade do mundo 1 verá que a sentença 

“Deus é luz” é preparada como ápice argumentativo. As aberturas dos 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  171 

Capítulos X (Filosofia e religião) e XIX (Religião naturalista), 

respectivamente, o revelam bem: “Eu chego aqui ao ponto culminante de 

meu livro”, “Eu entro aqui na parte mais grave e profunda de meu livro” 

(Farias Brito, 2012a, pp. 81 e 233). Do meu ponto de vista, estou mais 

interessado em identificar o campo de possibilidades discursivas e 

filosóficas a partir do qual Farias Brito escreve do que em avaliar a 

correção de sua tese (o que implicaria responder à pergunta se Deus é ou 

não é luz, ou se Deus existe, por exemplo).  

Ao autor, parecia-lhe possível e legítimo tratar de Deus por meio 

de semântica que hoje associamos ao trabalho científico, no qual se 

procede por definições. No interior do campo discursivo em que se 

movimentava Farias Brito, religião e ciência podiam andar juntas. A esse 

respeito, Ernest Haeckel – autor de larga consagração no século XIX – 

escreve: “A crença em Deus é conciliável com as ciências naturais” 

(Haeckel, 1897, p. 40). Nessa mesma obra, O monismo: relação entre a 

religião e a ciência. Profissão de fé de um naturalista, Haeckel procura 

qualificar o que seriam objetos de “fé científica”, distinguindo-os da “fé 

das igrejas” ou do “dogma religioso”. A fé científica diz respeito a 

“hipóteses racionais”, como a crença na “unidade da matéria”, na 

“geração espontânea” ou no “princípio de unidade de todos os 

fenômenos naturais”. De modo ainda mais geral, afirma que haveria um 

“princípio originário único que preenche o espaço infinito do universo”, 

sendo esse princípio o “éter universal”: uma “divindade universal” 

(Haeckel, 1897, pp. 39-40). O éter, assim como a luz, no caso de Farias 

Brito, cumpriria essa função de princípio universal que prescinde de 

comprovação empírica, base de uma “religião nova”, como afirma 

Haeckel (Haeckel, 1897, p. 1). Ou, ainda, base de uma “religião 



Júlio Canhada 

172                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

naturalista”, segundo expressão de Farias Brito que dá título ao último 

capítulo de Finalidade do mundo 1.18 

Tais considerações levaram um intérprete de Farias Brito a 

afirmar que ele teria sido vítima de um “devaneio”: 

[...] quando mistura o conceito espinosista de substância com a interpretação 

de um sonho, em que um interlocutor misterioso lhe revela, alegoricamente, a 

identidade de Deus com a Luz, e quando conclui o primeiro volume dos 

“Ensaios de filosofia e teleologia naturalista” [subtítulo de Finalidade do 

mundo 1] por uma repetição enfática dessa ideia – então Farias Brito comete 

um deslize imperdoável: entrega-se ao devaneio. (Nunes, 1962, p. 148) 

Mencionei acima alguns elementos que contribuem para a 

compreensão da presença de Espinosa em Farias Brito19. Quanto ao 

“sonho” referido por Benedito Nunes, seu relato ocorre no capítulo final 

de Finalidade do mundo 1, que passo a comentar. Não me interessa o 

estado de espírito de Farias Brito, mas sim a construção do “devaneio” 

como artifício discursivo e seus efeitos. 

O capítulo se inicia com uma consideração a respeito da dor e de 

seu caráter universal. Farias Brito interpela o leitor para que observe um 

cortejo em que passa um mendigo, um assassino, pessoas ricas e pobres: 

em todos os graus da “escala da sociedade” há sofrimento, “todos são 

mais ou menos desgraçados” (Farias Brito, 2012a, pp. 233-234)20. A 

 
18 “Religião naturalista” é expressão que aparece em outro autor importante para Farias 

Brito e a filosofia brasileira do último quartel do século XIX. Ludwig Büchner, em Luz e 

vida, utiliza “religião naturalista” para se referir a religiões cujas festas tiveram origem 

nos fenômenos provocados pelo Sol, inclusive a religião cristã (Buchner, 1883, p. 20). 
19 Ver os trabalhos já indicados de Marilena Chaui a respeito da leitura que faz Farias 

Brito de Espinosa. Luondo (2022) examina as apropriações espinosanas de Farias Brito 

em sua discussão sobre a religião e, além disso, investiga a presença da filosofia indiana 

em sua obra, através da leitura crítica que o filósofo brasileiro promove de Schopenhauer. 
20 Esta abertura do capítulo retoma a Introdução do livro: “Consultemos todos aqueles 

que vivem, interroguemos todos aqueles que sofrem; ouçamos a linguagem dos leprosos, 

as queixas da miséria, as blasfêmias do crime. Em que consiste a vida? Ninguém vacilará 

em reconhecê-lo: viver é ser escravo das necessidades, é desejar, é sofrer. O primeiro 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  173 

miséria humana fazia recolher-se na solidão e, “muitas vezes, refugiar-

me no cemitério”. Em tal “silêncio profundo” compreendeu a 

“necessidade de uma explicação para tudo o que existe” (Farias Brito, 

2012a, p. 235). Esse cenário lúgubre se torna mais agudo com a 

referência a “um dia”, em que “entrara a vida nacional do Brasil em sua 

fase revolucionária e sanguinolenta”. Período crítico a que se soma uma 

“crise desesperada e cruel” pela qual intimamente passava Farias Brito 

(Farias Brito, 2012a, p. 235). Esses elementos preparam a descrição de 

mais uma cena em primeira pessoa, quando sai à noite sob um céu sem 

nuvens, e o brilho das estrelas lhe faz contestar a ideia de Schopenhauer 

de que “o mundo é um produto do cérebro”: o brilho das estrelas lhe 

mostrou que o mundo é mais do que minha representação (Farias Brito, 

2012a, pp. 235-236). 

O vislumbre da “decifração do enigma do mundo” serve de 

introdução à narrativa de um sonho, que Farias Brito afirma com 

precisão ter tido no dia 1º de janeiro de 1892; assegura que fará sua 

exposição com “absoluta fidelidade”. Antes de narrá-lo, contudo, conta 

que nesse mesmo dia lia a obra do Padre Gratry, O conhecimento de 

Deus – o que talvez tenha repercutido em seu sonho, conforme 

interpreta. 

Gratry já aparecera na obra de outro brasileiro, Tobias Barreto, 

em um artigo de 1869, Uma luta de gigantes. Trata-se de um comentário 

à polêmica travada entre o próprio Gratry e Étienne Vacherot, em cartas 

publicadas na Revue des Deux Mondes, por ocasião do lançamento do 

livro La religion, de Vacherot. Tobias Barreto toma o partido deste 

último autor, fazendo coro à tese de que “a instituição religiosa 

corresponde a um estado e não a um princípio da natureza humana”, de 

 
grito da criança que nasce, é um grito de dor; e toda a vida, mesmo a mais risonha e 

venturosa, é uma tragédia. Todo o gozo é ilusório”. (Farias Brito, 1957, p. 14) 



Júlio Canhada 

174                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

modo que tal estado “vai desaparecendo na razão da influência e do 

progresso da filosofia” (Barreto, 1900, pp. 320-321)21. 

Farias Brito, de sua parte, conta que lia Gratry “por mera 

curiosidade de momento”. Embora obra “de velha teologia”22, 

interessava-lhe como “um perfeito resumo da filosofia cristã” em seu 

decurso histórico. Essa leitura desobrigada de tomar posição teve como 

efeito formular com clareza a “luta” definidora de seu tempo, a que se dá 

entre “a revelação e a convicção, ou mais precisamente entre a razão e a 

fé”. Se seria evidente que as doutrinas religiosas perderam a batalha, isso 

não significa que a “crítica moderna” conseguiu ir além do seu momento 

destrutivo, sendo incapaz de erigir uma “obra do futuro”. Dessa situação 

resulta um “estado caótico do espírito humano esmagado pelo peso da 

dor na ausência absoluta de convicções” (Farias Brito, 2012a, pp. 236-

238). Deparamo-nos, mais uma vez, com outra formulação daquele 

estado de crise já referido por Farias Brito. 

Em seu sonho, Farias Brito conta que debatia com uma pessoa 

“profundamente instruída” sobre a existência de Deus. Os argumentos 

dos debatedores não foram lembrados, apenas as conclusões do autor: 

para conhecer a existência de Deus, todo esforço é inútil; para referir-se 

a Ele, toda linguagem é imprópria; não podemos ter ideia Dele, porque 

está acima das sensações e do pensamento. Diante disso, deduz-se “a 

nulidade da teologia e de tudo o que tem relação com a divindade”. Essa 

 
21 Tobias Barreto faz referência a Gratry em outro texto, Sobre a religião natural de Jules 

Simon, também de 1869 (Barreto, 1977). Sobre a discussão que Tobias Barreto 

empreende a respeito do Pe. Gratry, ver Bormann, 2019, pp. 107-114. 
22 Ver, no entanto, este trecho de Gratry, que poderia ter atraído o interesse de Farias 

Brito na direção de uma discussão teológica não tão “velha” assim: “De nosso ponto de 

vista, querer apartar a filosofia de toda teologia é uma tentativa tão falsa quando separá-la 

das ciências matemáticas, descurando do mundo visível e dos mistérios da geometria. 

Querer isolar a razão da luz sobrenatural é um defeito semelhante ao dos idealistas, que 

querem isolá-la da luz física dos sentidos” (Gratry, 1854, pp. XVIII-XIX). 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  175 

posição, digamos, cética, é rebatida por seu interlocutor, que afirma, com 

uma “voz que partia das trevas: Deus existe e pode ser conhecido” 

(Farias Brito, 2012a, pp. 239-240). Em seguida a essa sentença, instalou-

se o silêncio, apenas rompido por sons de uma música que, aumentando, 

tornaram-se ruídos desordenados. Chegamos à última cena do sonho: 

Mas exatamente neste momento brilhou uma luz como se caísse do alto. Não 

era luz sobrenatural, mas luz física, como se um raio de sol ou do luar 

passasse através de uma vidraça. Não obstante, foi como se um raio de luz 

estelar, desprendendo-se do vácuo, terminasse por iluminá-lo e enchê-lo; e 

eu, sentindo renascer o mundo diante daquela luz que rasgava a noite 

universal, experimentei o mesmo efeito que porventura experimentaria se o 

universo fosse criado de novo. E a voz que partia das trevas repercutiu no 

fundo de minha consciência: Deus é a luz. (Farias Brito, 2012a, p. 241) 

Farias Brito conta que não atribuiu importância ao sonho até que, 

no ano seguinte, ocorreu o eclipse total do sol observado no Ceará, em 

16 de abril de 189323. O evento é narrado em primeira pessoa, enquanto 

testemunha ocular. A escuridão provocada pelo encobrimento do sol foi 

sentida como o “pressentimento de aniquilamento universal”. O retorno 

da luz, em seguida, deu-se como “um momento [que] enche o mundo”. 

Farias Brito conclui: “Foi exatamente assim que me envolveu a luz que 

vi em meu sonho” (Farias Brito, 2012a, pp. 241-242). 

No discurso de Farias Brito, o eclipse do Ceará – fenômeno 

natural e cientificamente importante – é construído como um duplo 

científico de seu diagnóstico filosófico e pessoal. Assim, acrescenta-se 

uma camada “naturalista” (para me utilizar de expressão sua) à solução 

que entrevê para a “crise das religiões” resultante da “crítica moderna” – 

 
23 Tratou-se de fenômeno importante à época, com expedições científicas brasileiras e 

estrangeiras destinadas à observação do eclipse. Ver reportagem em 

https://www.bbc.com/news/world-latin-america-29341013, em que há a reprodução de 

fotografias de uma missão inglesa no Ceará e notícia do periódico The Daily Graphic, de 

Londres, em 28 de junho de 1893. 



Júlio Canhada 

176                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

como mencionei antes. A luz, onírica e natural, pessoal e científica, lhe 

veio como ideia para a definição de Deus por meio de um sonho. Talvez 

adiantando-se a objeções que questionariam o arbitrário de um 

argumento provindo de um sonho, passa a se ocupar, na sequência do 

capítulo, de “tratados de física” e de “livros de astronomia” a respeito da 

luz.  

Vários autores são citados, todos eles examinando a função da 

luz e do sol para os seres vivos e a Terra. Há um parágrafo para a 

descrição de cada cientista: Ludwig Büchner, John Tyndall, Adolf 

Wüllner, Forster, Ruths, Edmund Reitlinger24. Não retomarei aqui a 

argumentação de cada posição evocada; retenho apenas que servem a 

Farias Brito como confirmação de sua tese, procurando atribuir a ela uma 

justificação ‘científica’ e atualizada. Por esse caminho, crê-se legitimado 

a fazer formulações mais gerais, afirmando que “Em toda a parte existe a 

luz; por toda a parte é a luz que dirige a marcha das coisas”, de modo 

que “é a luz o Deus verdadeiro e único” (Farias Brito, 2012a, pp. 243-

247). A filosofia, segundo o autor, também confirmaria essa “mesma 

ideia”: 

[...] deve haver na natureza um princípio a que tudo está subordinado, que é 

ao mesmo tempo o fundamento de toda a verdade e alma do mundo ou força 

geradora de tudo o que existe. Este princípio é, na natureza, a luz; no espírito 

humano, a consciência. Mas a consciência não é senão a face subjetiva da 

luz; a luz não é senão a manifestação exterior da consciência. Ou em outros 

termos: a consciência é a luz no espírito; a luz é a consciência na natureza. 

De onde vê-se que a consciência e a luz não são propriamente dois fatos 

distintos, mas apenas as duas faces objetiva e subjetiva de um só e mesmo 

fato, quer dizer, são uma e outra, uma só e mesma coisa, a luz, isto é, Deus. 

(Farias Brito, 2012a, p. 248) 

 
24 Há apenas uma curta descrição da posição de cada autor, sem menção a obras. No caso 

de “Forster” e “Ruths”, não consegui identificar com certeza a quem Farias Brito faz 

referência. 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  177 

Gostaria ainda de tratar de alguns elementos desse último 

capítulo de Finalidade do mundo 1, cuja heterogeneidade de composição 

pode provocar estranhamento aos olhos do leitor de hoje. Em seguida a 

essa espécie de conclusão a respeito de Deus como luz, Farias Brito 

retoma a interpretação de seu sonho, detendo-se na ordem de aparição 

dos eventos: primeiro a música, depois a luz. Isso o leva a discutir sobre 

os sentidos “do ouvido” e “da vista”, seu “valor metafísico” e sua relação 

com o conhecimento de Deus. Quanto à música, relaciona-a à religião e 

reapresenta a posição de Schopenhauer a respeito da arte em geral e, 

mais especificamente, a respeito da arte musical: segundo Farias Brito, 

para Schopenhauer “a música prende-se à coisa em si, à vontade mesma” 

(Farias Brito, 2012a, pp. 249-252). 

Para discutir ainda uma vez a definição de Deus enquanto luz, 

Farias Brito afirma que tivera essa ideia anteriormente ao sonho: “É 

certo que sonhei; mas em vez de ter sido o sonho que produziu a ideia, 

foi ao contrário a ideia que produziu o sonho. O sonho apenas tornou a 

ideia mais viva e mais clara; mas ela já existia completa em meu 

espírito” (Farias Brito, 2012a, p. 253). Lembremos que esse argumento 

fora utilizado ao dizer que na noite anterior lia a obra do Padre Gratry, de 

modo que ela pautou os assuntos sonhados. Seja como for, Farias Brito 

caminhará para a conclusão de seu livro reproduzindo artigo publicado 

no jornal A Evolução, a respeito de outro artigo intitulado Evoluções do 

clima, de Joaquim Catunda25. É interessante que tenha escolhido encerrar 

 
25 Na edição fac-similar de Finalidade do mundo 1 (1957), há a seguinte a indicação 

sobre a origem do texto de Farias Brito: “Este artigo foi impresso pela primeira vez no 

jornal literário “Evolução”, publicado em Fortaleza, pelos anos de 1886 a 1887, sob a 

direção do Cap. Antônio Duarte Bezerra, distinto professor de Matemática, já falecido”. 

O texto de Catunda, por outro lado, foi publicado na Revista do Instituto do Ceará, ano 

II, 1888. Houve engano de Farias Brito ao datar seu texto: na edição de 27/09/1888 do 

jornal A Evolução publicou-se a última parte de seu artigo (a única a que tive acesso), o 

que nos permite supor que todo ele foi publicado no ano de 1888 (Farias Brito, 1888). 



Júlio Canhada 

178                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

sua obra debatendo com um interlocutor próximo, um intelectual 

cearense. Neste último capítulo, o caminho que se iniciou com a leitura 

do Padre Gratry, passando pela descrição do sonho, pelas considerações 

científicas sobre a luz, pela discussão das posições de Schopenhauer 

sobre a arte e os sentidos, termina com uma intervenção no campo 

filosófico mais localizado – com o intuito, mais geral impossível, de 

defender sua definição de Deus enquanto luz. 

Em seu artigo, Joaquim Catunda busca responder às seguintes 

questões: o clima sempre foi o que é ou se modificou? Caso tenha se 

modificado, qual o fim de sua evolução? Rumará ele para a extinção? 

Em seguida, examina os fatores que compõem o clima e sua influência 

sobre a existência dos organismos, afirmando que a fonte de todo calor e 

de toda vida é o sol; por fim, dedica-se à explicação da formação do sol 

que, a partir da nebulosa, foi reduzindo-se por condensação – o que faz 

supor que continue a reduzir-se, até que se apague por completo, 

culminando na extinção da vida na Terra (Catunda, 1888). 

Farias Brito discorda de Catunda porque este pensaria que a 

humanidade é um “corpo passivo”, considerando apenas a evolução do 

sol e não as “evoluções da humanidade”. Apoiando-se em Spencer, dirá 

que, assim como os fenômenos naturais são forças que dependem da luz 

solar, assim também os “fenômenos psíquicos ou mentais” são 

considerados “forças”; portanto, essa força provindo do sol, as “grandes 

transformações do espírito humano” são “transformações da luz”. 

Articulando esses elementos ao ponto em que incide sua crítica a 

Catunda, afirma: 

A contínua diminuição da luz solar encontra sua legítima explicação: essa luz 

não se perde, tem uma aplicação natural e mesmo até certo ponto uma 

 
Joaquim Catunda (1834-1907) foi um intelectual e político nascido no Ceará, um dos 

fundadores do Instituto Histórico, Geográfico e Antropológico do Ceará e autor de 

Estudos de História do Ceará, de 1886. Ver Monteiro, 2014. 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  179 

espécie de finalidade. [...] os fatos da civilização, como todos os demais fatos 

da natureza, são sempre uma transformação necessária de algum dos modos 

da força. A evolução do clima e a evolução social se completa, manifestando-

se, por um lado, a diminuição da luz, e por outro lado, o progresso da 

humanidade. (Farias Brito, 2012a, p. 260)26 

Após esse percurso, Farias Brito encerrará sua obra retomando 

sua definição de Deus e, segundo ele, resolvendo as “dificuldades dos 

teólogos”, que, após separarem Deus e a natureza, caem enredados em 

problemas insolúveis: “Não há, pois duas ordens: a do mundo e a de 

Deus; mas uma só, a do mundo que é a própria ordem divina [...]” 

(Farias Brito, 2012a, p. 260). Esses são os artifícios e os caminhos pelos 

quais constrói sua concepção de religião e sua definição de Deus 

enquanto luz. 

 

“O único cavaleiro da Dulcineia originalidade”? 

Francisco Elías Tejada, em um texto de 1955, faz uma útil 

história da recepção da obra de Farias Brito, destacando a variação de 

juízos, ora positivos, ora negativos, de que foi objeto. A chave 

interpretativa de Tejada, no entanto, opera naquela oposição entre 

 
26 Como afirmei anteriormente, falta um trecho deste capítulo na edição do Senado 

Federal. Isso é tanto mais grave porque dá a impressão de que o livro de Farias Brito 

termina com a reprodução do artigo sobre Catunda, quando na verdade o livro se encerra 

com parágrafos adicionais, escrito abaixo da indicação “Conclusão” (também ausente 

desta edição mais recente). Na direção da passagem citada acima, ver este outro trecho: 

“A evolução da humanidade faz parte da evolução universal. A luz que vem do sol 

penetra nas combinações imperceptíveis do mecanismo da sociedade, e é o agente 

primordial do aperfeiçoamento humano. Por isto a luz do sol vai continuamente 

diminuindo, sendo absorvida pelo espírito que a transforma em civilização e cultura. [...] 

A terra estará tão iluminada quanto o sol obscuro, porque toda a luz do sol terá sido 

absorvida pela terra. A esse tempo, a luz que veio do sol refletirá sobre ele e então (seja-

me perdoado o atrevimento da ideia) será a terra que há de iluminar o sol” (Farias Brito, 

1957, p. 344). 



Júlio Canhada 

180                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

história da filosofia e autoria, mencionada no início: uma das atribuições 

que garantiriam a alguém o título de filósofo seria, justamente, a 

originalidade. Por isso considera Farias Brito “o único cavaleiro da 

Dulcineia originalidade” (Tejada, 1995, p. 38). Espero ter deixado claro 

que a perspectiva deste texto é outra: mais atenta ao campo de 

possibilidades discursivas, sempre coletivo, do que às sonhadas virtudes 

românticas de algum criador ex nihilo. De qualquer maneira, me pareceu 

que a expressão de Tejada é interessante porque demonstra o caráter 

quixotesco da busca por inauguradores. 

Farias Brito movimenta-se em múltiplas frentes. Procura 

sustentar a psicologia como ciência do espírito, em uma posição algo 

subjetivista, porque confere ao filósofo o poder de formular e testar as 

teorias tendo como critério sua própria consciência. A história da 

filosofia, por outro lado, surge como o campo da empiria filosófica, 

provendo a filosofia de uma cientificidade em disputa com as novas 

ciências nesse final do século XIX, como a sociologia e a psicologia 

experimental. Do ponto de vista do gerenciamento de sua imagem 

autoral, negocia a todo tempo a declaração de sistematicidade e unidade 

da obra, com as recorrentes reformulações e desvios no trabalho. Dessa 

conjunção bifronte decorre sua definição de filosofia enquanto 

inacabamento e abertura para o desconhecido – em oposição à “filosofia 

já feita e acabada” do positivismo e de outros materialismos. Por fim, em 

seus textos é possível ver como alterna entre a tradicional voz filosófica 

universal, com a neutralização do ponto de vista do enunciador, e uma 

voz particularizada, a de um filósofo cearense a batalhar pela filosofia no 

Brasil. 

Estratégias analíticas que considerem a historicidade e o caráter 

não individual de todos esses elementos, ou seja, que os encarem imersos 

em um campo discursivo coletivo, permitem compreender produções 

filosóficas como a de Farias Brito sem cair em avaliações anacrônicas ou 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  181 

que aderem ingenuamente aos relatos de sua “vida filosófica”. São 

complexos os mecanismos pelos quais diz “eu” em seus textos, a partir 

das possibilidades apresentadas por quem queira filosofar em um país de 

origem colonial como o Brasil. Esse é talvez o ponto em que a leitura e 

decifração de seus textos revela grande interesse. 

 

REFERÊNCIAS 

BARRETO, Tobias. Uma lucta de gigantes. In: Varios Escriptos. Rio 

de Janeiro: Laemmert & C. Editores, 1900 [1ª ed. de 1869]. 

BARRETO, Tobias. Recordação de Kant. In: Estudos de filosofia. 

São Paulo: Grijalbo; Brasília: INL, 1977 [1ª de. de 1887]. 

BARRETO, Tobias. Sobre a religião natural de Jules Simon [1869]. 

In: Estudos de filosofia. São Paulo: Grijalbo; Brasília: INL, 1977. 

BEN-DAVID, Joseph e COLLINS, Randall. “Social factors in the 

origins of a new science: the case of psychology”. American 

Sociological Review, Volume 31, N. 4, Agosto 1966. 

BEVILÁQUA, Clóvis. Finalidade do mundo. In: Esboços e 

fragmentos. Rio de Janeiro: Laemmert, 1899. 

BORRMANN, Ricardo. Tobias Barreto, Sílvio Romero und die 

Deutschen. Die Rezeption deutschprachiger Autoren in der 

brasilianischen Rechtskultur (1869-1889). Stuttgart: Franz Steiner 

Verlag, 2019. 

BOURDIEU, Pierre. “L’illusion biographique”. Actes de la 

recherche en sciences sociales. Vol. 62-63, junho 1986. 



Júlio Canhada 

182                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

BUCHNER, Ludwig. Lumière et vie. Trois leçons populaires 

d’histoire naturelle sur le soleil dans ses rapports avec la vie, sur la 

circulation des forces et la fin du monde, sur la philosophie de la 

génération. Paris: C. Reinwald; Leipzig, Th. Thomas, 1883, trad. de 

Ch. Letourneau [1ª ed. de 1882]. 

CANHADA, Júlio. O discurso e a história: a filosofia no Brasil no 

século XIX. São Paulo: Loyola, 2020. 

CARVALHO, Laerte Ramos de. A formação filosófica de Farias 

Brito. São Paulo: Saraiva, Edusp, 1977. 

CATUNDA, Joaquim. Evoluções do clima. Revista do Instituto do 

Ceará. Fortaleza: Typographia Economica, 1888, Tomo II.  

CHAKRABARTY, Dipesh. Provincializing Europe: postcolonial 

thought and historical difference. Princeton-Oxford: Princeton 

University Press, 2008. 

CHAUI, Marilena. “Farias Brito: um espinosista nos trópicos”. 

Santa Barbara Portuguese Studies, vol. 2: “A presença de Espinosa 

nas culturas de língua portuguesa”, 2018. 

CHAUI, Marilena. A nervura do real: imanência e liberdade em 

Espinosa. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

CHAUI, Marilena. Un philosophe inconnu au Brésil. In: Spinoza 

entre lumière et romantisme. Les Cahiers de Fontenay, 1985. 

COSSUTTA, Frédéric. “Neutralisation du point de vue et stratégies 

argumentatives dans le discours philosophique”. Semen, 17, 2004. 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  183 

COSSUTTA, Frédéric. Le statut du biographique dans le discours 

philosophique. In: Cossutta, F. & Delormas, P. & Maingueneau, D. 

(orgs.) La vie à l’oeuvre: le biographique dans le discours 

philosophique. Limoges: Lambert-Lucas, 2012. 

DORIA, Escragnolle. “Farias Brito”. Jornal do Commercio, 22 de 

janeiro de 1917. 

FABIANI, Jean-Louis. Les philosophes de la République. Paris : Les 

Éditions de Minuit, 1988. 

FARIAS BRITO, Raimundo de. A base física do espírito. Brasília: 

Senado Federal, 2006a [1ª ed. de 1912]. 

FARIAS BRITO, Raimundo de. Evoluções do clima. In: A evolução: 

órgão científico, literário e noticioso, Ano I, N. 11, Fortaleza, 27 de 

setembro de 1888. 

FARIAS BRITO, Raimundo de. Finalidade do mundo: estudos de 

filosofia e teleologia naturalista. Volume 1. Rio de Janeiro: Instituto 

Nacional do Livro, 1957 [1ª ed. de 1895]. 

FARIAS BRITO, Raimundo de. Finalidade do mundo: estudos de 

filosofia e teleologia naturalista. Volume 1. Brasília: Senado 

Federal, 2012a [1ª ed. de 1895]. 

FARIAS BRITO, Raimundo de. Finalidade do mundo: estudos de 

filosofia e teleologia naturalista. Volume 2. Brasília: Senado 

Federal, 2012b [1ª ed. de 1899]. 

FARIAS BRITO, Raimundo de. Finalidade do mundo: estudos de 

filosofia e teleologia naturalista. Volume 3. Brasília: Senado 

Federal, 2012c [1ª ed. de 1905]. 



Júlio Canhada 

184                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

FARIAS BRITO, Raimundo de. Finalidade do mundo. Estudos de 

philosophia e teleologia naturalista. Terceira parte. O mundo como 

vontade intellectual. Pará: Editores Tavares & C., 1905. 

FARIAS BRITO, Raimundo. Inéditos e dispersos: Notas e variações 

sobre assuntos diversos. São Paulo: Grijalbo, 1966. Compilação de 

Carlos Lopes de Mattos. 

FARIAS BRITO, Raimundo. “O momento mais feliz de minha 

vida”. A Ordem, Anno XI, vol. V (nova série), n. 11 a 16, jan. a jun. 

de 1931. 

FARIAS BRITO, Raimundo de. O mundo interior. Ensaio sobre os 

dados gerais da filosofia do espírito. Brasília: Senado Federal, 

2006b [1ª ed. de 1914]. 

FARIAS BRITO, Raimundo de. A verdade como regra das ações. 

Ensaio de filosofia moral como introdução ao estudo do Direito. 

Brasília: Senado Federal, 2005 [1ª ed. de 1905]. 

FIGUEIREDO, Jackson. Algumas reflexões sobre a filosofia de 

Farias Brito (profissão de fé espiritualista). Rio de Janeiro: Revista 

dos Tribunais, 1916. 

FILIZOLA NETO, Júlio. Farias Brito e a filosofia como finalidade 

da vida. Fortaleza: Edições Demócrito Rocha, 2008. 

FRANCA, Leonel. Noções de história da filosofia. Rio de Janeiro: 

Agir, 1952 [1ª ed. de 1918]. 

GONÇALVES DE MAGALHÃES, Domingos José. Factos do 

espírito humano. Philosophia. Paris: Auguste Fontaine, 1858. 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  185 

GONÇALVES DE MAGALHÃES, Domingos José. Fatos do 

espírito humano. Petrópolis: Vozes, 2004. 

GRATRY, Alphonse. De la connaissance de Dieu. Paris: Charles 

Douniol, J. Lecoffre, 1854, tomo 1 [1ª ed. de 1853]. 

HAECKEL, Ernest. Le monisme: lien entre la religion et la science. 

Profession de foi d’un naturaliste. Paris: C. Reinwald, 1897, trad. de 

G. Vacher de Lapouge [1ª ed. alemã de 1892]. 

KONIG-PRALONG, Catherine. La colonie philosophique. Écrire 

l’histoire de la philosophie aux XVIIIe et XIXe siècles. Paris: Éditions 

EHESS, 2019. 

LINS, Ivan. História do positivismo no Brasil. São Paulo: 

Companhia Editora Nacional, 1966. 

LUONDO, Dilip. “O Cordel Filosófico de Raimundo: Farias Brito, a 

Filosofia do Espírito e a Índia”. Ekstasis: Revista de Hermenêutica e 

Fenomenologia, v. 11, n. 1, 2022. 

MAGALHÃES, Almeida. Farias Brito e a reacção espiritualista. 

Rio de Janeiro: Revista dos Tribunais, 1918. 

MAINGUENEAU, Dominique. “La biographie des philosophes 

dans une perspective d’analyse du discours”. In: Cossutta, F. & 

Delormas, P. & Maingueneau, D. (orgs.) La vie à l’oeuvre: le 

biographique dans le discours philosophique. Limoges: Lambert-

Lucas, 2012. 

MAINGUENEAU, Dominique. La philosophie comme institution 

discoursive. Paris: Lambert-Lucas, 2015. 



Júlio Canhada 

186                    Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 

MASSIMI, Marina. “O ensino de psicologia no século XIX na 

cidade do Rio de Janeiro”. Paideia, FFCLRP-USP, 4, fev./jul., 1993. 

MONTEIRO, Nivia Marques. Joaquim Catunda e a recepção do 

debate evolutivo na segunda metade do século XIX. Dissertação de 

Mestrado em História Social, Universidade Federal do Ceará, 2014. 

NUNES, Benedito. “Farias Brito”. Revista do Livro, 25, ano VI, 

março de 1964. 

RABELLO, Sylvio. Farias Brito ou uma aventura do espírito. Rio 

de Janeiro: Civilização Brasileira, 1967. 

ROMERO, Sílvio. Doutrina contra doutrina. O evolucionismo e o 

positivismo no Brasil [1ª ed. de 1894]. In: Obra filosófica. Rio de 

Janeiro: José Olympio; São Paulo: Ed. da Universidade de São 

Paulo, 1969. 

ROMERO, Sílvio. A philosophia no Brasil. Ensaio crítico. Porto 

Alegre: Typographia da Deutsche Zeitung, 1878. 

SERRANO, Jonathas. Farias Brito: o homem e a obra. São Paulo: 

Companhia Editora Nacional, 1939. 

TAMBARA, Elomar. Educação e positivismo no Brasil. In: 

Stephanou, Maria & Bastos, Helena Camara. Histórias e memórias 

da educação no Brasil, vol. II: século XIX. Petrópolis: Vozes, 2014. 

TEJADA, Francisco Elías. Raimundo de Farias Brito na filosofia do 

Brasil. Revista da Faculdade de Direito da Universidade Federal do 

Ceará, v. 19, 1995 [1ª ed. de 1955]. 



Usos filosóficos do biográfico: Farias Brito 

Poliética. São Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.  187 

VERÍSSIMO, José. “Filosofia”. O imparcial, ano III, n. 467, 11 de 

abril de 1914. 

VICTOR, Nestor. Farias Brito. Rio de Janeiro: Revista dos 

Tribunais, 1917. 


