——
V. ]_ -_’l N . Z — 7 © Antdnio Helio Cabral, 2009

A FILOSOFIA NO SECULO XIX:
PROFISSAO, NACAO, REVOLUCAD



PONTIFiCIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO (PUC-SP)

Reitora
Vidal Serrano Nunes Junior
Vice-Reitora
Carla Reis Longhi

Pro-reitor de P6s-Graduacao

Celso Fernandes Campilongo
Coordenador do Programa de Pés-Graduacgio em Filosofia

Bruno Loureiro Conte

Diretora do Centro de Estudos Rousseau do Brasil (CER)

Maria Constanga Peres Pissarra

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, 2025.



Editores-Chefe

Maria Constanca Peres Pissarra
Barbara Rodrigues Barbosa
Alessandro Francisco

Capa
Antonio Hélio Cabral
Emanoel dos Santos

Projeto Grafico e
Diagramacio

Barbara Rodrigues Barbosa
Jackson Jhonatan Melo da Silva

Revisao de Texto
Maria Constanga Peres Pissarra
Djenane L. Coutinho

Normalizacao
Barbara Rodrigues Barbosa

Equipe Editorial

Barbara Rodrigues Barbosa
Djenane L. Coutinho
Emanoel dos Santos

Conselho Editorial
Alain Grosrichard, Université de Geneve,
Suica

Carlos  Antonio  Contreras
Universidad de Chile, Chile
Diogo Sardinha, Centro de Filosofia da
Universidade de Lisboa (CFUL), Portugal
Fabio Roberto Lucas, PUC-SP, Brasil
Helena Essa Reis, UFG, Brasil
Jonnefer Francisco Barbosa,

Guala,

PUC-SP,
Brasil

Jacira De Freitas, UNIFESP, Brasil
Jeanne Marie Gagnebin,
SP/UNICAMP, Brasil

Lucineia Rosa dos Santos, PUC-SP, Brasil
Maria de Fatima Simdes Francisco, USP,
Brasil

Maria Gragas Souza, USP, Brasil

PUC-

Patrice Vermeren, Université Paris 8§,
Franca
Sonia Campaner Miguel Ferrari, PUC-SP,
Brasil

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, 2025.



A PoliEtica, Revista de Etica e Filosofia Politica, é uma publicacio eletronica, de
periodicidade semestral, vinculada ao Centro de Estudos Rousseau do Brasil (CER) da
Pontificia Universidade Catdlica de Sdo Paulo (PUC-SP). Criada a partir da necessidade
de fortalecer a linha de pesquisa em Filosofia das Ciéncias Humanas, comum a Graduagao
¢ a P6s-Graduagdo em Filosofia da PUC-SP, a revista dedica-se a publicag@o de artigos
cientificos inéditos na area de Etica e Filosofia Politica, difundido trabalhos de
pesquisadores nacionais e estrangeiros, docentes e discentes de Graduagdo e Pos-
Graduacgdo, nas areas de Filosofia, Sociologia, Ciéncia Politica, Antropologia, Direito e
Historia, com o objetivo de promover o didlogo entre diferentes campos do saber e

fomentar o intercambio académico.

PoliEtica — Revista de Etica e Filosofia Politica - Centro de Estudos Rousseau do Brasil
(CER)| Pontificia Universidade Catolica de Sdo Paulo (PUC-SP). Maria Constanga Peres
Pissarra; Barbara Rodrigues Barbosa; Alessandro Francisco (Editores-Chefes). V.13, N.2
(2025) — Sao Paulo: PUC-SP, 2025. ISSN: 2318-3160

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, 2025.



E com grande alegria que apresentamos a comunidade académica
mais um niimero da PoliEtica, Revista de Etica e Filosofia Politica (ISSN
2318-3160). Reunindo contribui¢des de diferentes tradigdes teodricas e
campos de investigacdo, este volume reafirma o espago da revista como
lugar de diadlogo qualificado em torno de questdes centrais da ética e da
filosofia politica.

Os artigos aqui publicados expressam a pluralidade de
perspectivas e objetos que caracterizam a reflexdo contemporanea nessas
areas, articulando abordagens conceituais, histéricas e criticas. Ao colocar
em interlocugdo diferentes modos de pensar problemas classicos ¢ atuais,
o conjunto dos trabalhos evidencia a vitalidade do debate filos6fico e o
papel da pesquisa académica na compreensao das tensdes que atravessam
a vida social e politica.

Esperamos que este nimero contribua para o aprofundamento das
discussoOes propostas, estimulando novas leituras, pesquisas e dialogos
entre pesquisadoras e pesquisadores de distintas formagdes e contextos.
Desejamos, assim, uma excelente leitura.

Maria Constanga Peres Pissarra
Barbara Rodrigues Barbosa
Alessandro Francisco

Editores

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, 2025.



Editorial

No fim do século XIX, data a que somos chegados, o espetaculo que se oferece
a todo o observador refletido ¢ dos mais notaveis. Todas as pessoas instruidas
concordam em reconhecer que, sob bastantes pontos de vista, este século
excedeu infinitamente os que o precederam e que resolveu problemas que, na
sua aurora, pareciam insoliveis. Ndo somente os progressos foram espantosos
na ciéncia tedrica, no conhecimento real da natureza, mas além disso, a sua
maravilhosa aplicagdo pratica na técnica, na industria, no comércio, etc. — tao
fecunda em resultados admiraveis — imprimiu a nossa vida intelectual
moderna, por completo, um carater absolutamente novo. (Haeckel, s/d, p. 5)

No ultimo ano do século XIX, quando publica Enigmas do
universo, Ernst Haeckel era um fil6sofo naturalista de larga consagracgdo.
E tocante o otimismo com que pinta o seu tempo. Enxerga diante de si um
“espetaculo notavel”, com a resolugdo de problemas que ha cem anos
“pareciam insoluveis”, perfazendo “progressos espantosos” e “resultados
admiraveis”: a “vida intelectual moderna” adquiriu “um carater
absolutamente novo”. Ainda que guarde ressalvas quanto a “vida moral”
e as “relagdes sociais”, em que houve “fraco progresso, ou mesmo
retrocesso” (ibid.), Haeckel formula com clareza uma opinido de grande
circulagdo nos oitocentos: o ineditismo de seu tempo.

Mais do que procurar encontrar o carater distintivo e unico do
século XIX em relagdo a outros tempos, parece mais interessante
perguntar pelos diferentes sentidos que esse sintagma “século XIX”
adquiriu entre aqueles e aquelas que buscaram se autodefinir a partir dessa
inscrigdo temporal. A propria ideia de século, em textos de filésofos e
filésofas produzidos nesse espago de cem anos, variou grandemente.

Em um exemplo diferente da avaliacdo de Haeckel sobre as
maravilhas de seu tempo (para ecoar o titulo de outra obra sua, As

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025. 1



maravilhas da vida, também de 1899), Philippe Damiron publica, ja em
1828, uma historia da filosofia francesa do século XIX. O que ndo deixa
de ser curioso, porque, em um sentido, o século XIX acabara de comecgar.
A justificativa para a escrita de sua historia da filosofia consiste em
asseverar que todos os sistemas nos quais se divide o espirito humano se
encontram representados em trés principios que, por sua vez, se traduzem
em trés escolas filosoficas: a ideia do mundo, do homem e de Deus,
expressos no materialismo, no espiritualismo ou na teologia (Damiron,
1828, p. V ss). A invariabilidade dessa triparti¢ao lhe permitiria adiantar-
se a historia ainda ndo transcorrida, propondo a inteligibilidade de seu
transcurso.

Um tempo inédito, um tempo sujeito a repeticdo: o que esta claro
€ que “o século XIX admitiu multiplas significagdes. A cronologia ajuda
pouco a subsumir uma imensidade de sentidos sob uma tnica
caracterizacdo. Mesmo a quantidade “cem anos” parece limitada: a
depender do objeto considerado, para ndo sermos anacrdnicos, sera
necessario restringir ou expandir a duragdo da ideia de século. Tal como
faz Jodo Adolfo Hansen ao estudar a representagdo colonial do século
XVII, “que dura cerca de duzentos anos, enquanto duram as instituigdes
ibéricas da monarquia absolutista” (Hansen, 2023, p. 25). O critério da
duracdo deve ser um critério que acompanhe os sentidos das categorias
que se quer apreender naquele tempo.

O objetivo deste dossié é discutir as filosofias do século XIX,
levando em consideracdo os multiplos sentidos que essa inscrigdo
temporal pode assumir. Qudo diversas possam ter sido, as producdes
filos6ficas dos oitocentos passaram por e promoveram profundas
transformagoes nesse tipo de saber.

E nesse momento que surge a profissdo de filésofo, quando o
professor universitario e funcionario do Estado passa a ensinar historia da
filosofia. Ao mesmo tempo, os intelectuais dos nascentes Estados-nac¢des

2 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025.



mobilizam o discurso filos6fico para a constru¢do de identidades
nacionais. Ademais, em um movimento divergente — mas complementar —
, a filosofia assume formas de ruptura (epistémica e politica) em relagdo a
compreensdes do Estado, da economia e da sociedade, que levaram a
movimentos politicos responsaveis por moldar ndo apenas o século XIX,
mas todo o século XX, chegando mesmo até nos.

O artigo de Rafael Magdaleno propde reinterpretar a génese do
Codigo Civil Francés de 1804, complexificando as qualificacdes
automaticas de que seria uma continuidade do liberalismo ou do
individualismo iluminista. A analise centra-se sobre Jean-Etienne-Marie
Portalis, um dos redatores do documento, de convic¢do religiosa e
alinhado aos neomonarquistas. No cruzamento entre filosofia e direito,
escapa a compreensao teleoldgica sobre a formacao da dogmatica juridica,
contribuindo para uma visdo que desestabiliza o senso-comum sobre os
efeitos da Revolucdo Francesa.

O artigo de Feélix Barancy se dedica ao processo de
institucionalizagdo  da  filosofia  académica  francesa. @ Mais
especificamente, concentrando-se nos anos de 1810-1820, examina como
se formaram padrdes disciplinares e profissionais definidores da pratica
filosofica na Franga, que adquiriram uma longa duracdo. Ao considerar os
papeis de Pierre Laromiguicre, Pierre-Paul Royer-Collard e Joseph-Marie
Degérando, produz uma reavaliagdo da importancia de Victor Cousin
como absoluto inaugurador da filosofia na Franga. O discurso filosofico,
buscando legitimar-se como cientifico, procede por empréstimos
disciplinares das ciéncias naturais ¢ da psicologia, com o intuito de
garantir o espaco institucional e politico para a historia da filosofia.

O artigo de Hacques Romain investiga os caminhos de construgao
da legitimidade disciplinar da filosofia na Franga, nos anos de 1850-1860.
Seu objeto sdo os debates que se seguiram aos sermoes do padre
Gioacchino Ventura, que prescreviam a subordinagdo da verdade

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025. 3



filos6fica a verdade religiosa. As disputas entre o filosofo Charles de
Rémusat e o médico Jacques Lordat revelam dindmicas de ruptura e
aliancas entre a filosofia, a medicina e a teologia. O espiritualismo
filosofico e o vitalismo médico, perspectivas inconcilidveis em sua
pretensdo de definir o homem, unem-se na defesa da autonomia da
filosofia contra a autoridade religiosa.

O artigo de Douglas Anfra volta-se a Alemanha de fins do século
XIX, para analisar a relagdo entre teorias da evolugdo e pensamento
politico da social-democracia alema. Interpretando detidamente um cartaz
comemorativo do Primeiro de Maio de 1897, depreende os elementos que
articulam o socialismo ao evolucionismo na formula¢ao de uma ideia de
progresso social, cientifico e moral da humanidade. Considera ndo apenas
que tais deslocamentos semanticos se deram na direcdo da filosofia e
teoria cientifica para a politica, mas também na dire¢ao inversa, em que a
apropriacdo do evolucionismo pelo socialismo contribuiu para a
ampliacdo das fronteiras da teoria evolucionista para além da biologia.

O artigo de Halwaro Freire apresenta a obra do filosofo brasileiro
Raimundo de Farias Brito, descrevendo-a como uma defesa da metafisica
diante do positivismo, do monismo e do criticismo de Kant. Na virada do
século XIX para o XX, Farias Brito teria buscado fazer frente a hegemonia
de materialismos que cindiam metafisica, ciéncia e moral. Contrariamente
a isso, sua proposta de uma filosofia do espirito prevé uma essencial
articulacdo entre esses saberes.

Também sobre a obra filosofica de Farias Brito, o artigo de Julio
Canhada propde uma reflexio sobre os procedimentos discursivos pelos
quais construiu sua voz autoral filosofica, em um periodo de fraca
autonomizagdo do oficio de filésofo. Na passagem do Império para a
Republica, discute como se posiciona diante da linhagem filosofica
brasileira de que proveio, € como apropriou-se de debates da filosofia
europeia. A autoria filoséfica de Farias Brito mantém estreita relagdo com

4 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025.



a figura de historiador da filosofia, ponto destacado pela recepcao
contempordnea ao autor. Em um cruzamento conflituoso entre varias
disciplinas, procura construir um caminho que se quer autdbnomo, cuja
compreensdo, contudo, vai se delineando pelas multiplas negociacdes
feitas no interior de um campo discursivo filoséfico ainda muito pouco
conhecido.

Tomados conjuntamente, os artigos deste dossié formam um rico
quadro sobre a diversidade da filosofia no século XIX. Principalmente,
fornecem instrumentos para se pensar sobre as relagdes entre a filosofia e
outros saberes, em um momento em que as fronteiras disciplinares eram
mais fluidas. Nesse passado ndo tdo distante, ha multiplos passados que
foram incorporados e formulados por discursos filos6ficos que obedeciam
a critérios de legitimidade diferentes dos que hoje estdo em vigor. Espera-
se que este dossi€ possa contribuir para a percepcao dessa distincia e, por
conseguinte, estimule novas perspectivas sobre o fazer filosofico e sua
historia.

Sao Paulo, 2025.

Julio Canhada

UFSCar/Fapesp, Collége International de Philosophie.
Autor de O discurso e a historia: a filosofia no Brasil no
seculo XIX (Loyola, 2020)

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025. 5



REFERENCIAS

Haeckel, Ernst. Os enigmas do universo. Porto: Lello & Irmao, s/d.
Trad. de Jaime Filinto [1? ed. de 1899].

Haeckel, Ernst. Die Weltrithsel. Gemeinverstindliche Studien iiber
monistische Philosophie. Bonn: Emil Strauss, 1899.

Hansen, Jodo Adolfo. Ler e ver: pressupostos da representacdo
colonial. In: Agudezas seiscentistas e outros ensaios. Sao Paulo:
Edusp, 2023, Org. de Cilaine Alves Cunha e Mayra Laudanna.

6 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 1-6, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a

Revolucdo e a Restauracdo
THE FRENCH CIVIL CODE OF 1804 AND ITS DRAFTERS: BETWEEN
REVOLUTION AND RESTORATION

Rafael Tubone Magdaleno*

RESUMO

Este artigo, versdo ampliada de trecho de tese de doutorado defendida na Faculdade de
Direito da Universidade de Sdo Paulo, no ano de 2023, propde uma reinterpretagdo da
génese do Codigo Civil francés de 1804, afastando-se da visdo tradicional que o concebe
como uma expressdo linear do liberalismo e individualismo iluminista. Com base nas
pesquisas de Jean-Frangois Niort e Jean-Louis Halpérin, demonstra-se que o processo de
codificag@o foi permeado por ambivaléncias ideoldgicas e conflitos politicos do periodo
do Consulado. O estudo aprofunda o perfil dos principais redatores, com foco em Jean-
Etienne-Marie Portalis, e argumenta que suas convicgdes filosofico-religiosas e sua
filiagdo a corrente dos '"neomonarquistas" ou '"neocristdos" (em oposi¢do aos
"idedlogos") resultaram em um Codigo com forte viés de estabilizagdo e restauragdo da
ordem, e ndo de afirmagdo do projeto revolucionario radical. Conclui-se que o Codigo
Napolednico, embora introduzindo elementos de modernidade juridica, representou uma
contengdo do espirito iluminista extremado, buscando harmonizar a heranga
revolucionaria com valores tradicionais de matriz cristd e monarquica.

Palavras-chave: Codigo Civil de 1804; Jean-Etienne-Marie Portalis; Neomonarquistas;
Iluminismo; Filosofia do Direito;

* Professor da Universidade Federal do Tocantins - UFT, Tocantins, Palmas, Brasil;
rafael.tubone@mail.uft.edu.br. http://lattes.cnpq.br/1619434301692463.
https://orcid.org/ 0000-0001-5362-8633.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 7



Rafael Tubone Magdaleno

ABSTRACT

This article, an expanded version of a section from a doctoral dissertation defended at
the Faculty of Law of the University of Sdo Paulo in 2023, proposes a reinterpretation of
the genesis of the French Civil Code of 1804, moving away from the traditional view that
conceives it as a linear expression of Enlightenment liberalism and individualism. Based
on the research of Jean-Frangois Niort and Jean-Louis Halpérin, it demonstrates that the
codification process was permeated by ideological ambivalences and political conflicts
during the Consulate period. The study deepens the profile of the main drafters, focusing
on Jean-Etienne-Marie Portalis, and argues that his philosophical-religious convictions
and his affiliation with the "neo-monarchist” or "neo-Christian” current (as opposed to
the "ideologues") resulted in a Code with a strong bias towards stabilization and
restoration of order, rather than an affirmation of the radical revolutionary project. It
concludes that the Napoleonic Code, while introducing elements of legal modernity,
represented a containment of the extreme Enlightenment spirit, seeking to harmonize the
revolutionary heritage with traditional values of Christian and monarchical origin.
KEYWORDS: Civil Code of 1804; Jean-Etienne-Marie Portalis; Neo-monarchists;
Enlightenment; Philosophy of Law;

Introduciao

A interpretacdo mais amplamente difundida sobre a produgdo e a
ideologia do Cddigo Civil francés de 1804, cujo projeto foi apresentado
ao Conselho de Estado em 21 de janeiro de 1801, sustenta que ele
constitui uma expressdo acabada da racionalidade iluminista,
individualista e liberal forjada pela Revolu¢do Francesa e seus
desdobramentos. Trata-se de uma leitura que compreende o Codigo
como fruto de uma “ideologia revolucionaria, individualista, liberal e

8 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

antropologicamente favoravel”, tal como formulado no pensamento
iluminista francés e europeu (Niort, 2009, p. 121)".

Na literatura em lingua portuguesa, tal interpretacdo encontra-se
exemplificada em Castanheira Neves, reconhecido jusfildésofo lusitano,
quando ele afirma que o momento de elaboragdo das codificagdes pos-
revoluciondrias sdo a ‘“consagragdo dos sistemas racionalmente
construidos pelo jusnaturalismo-moderno-iluminista em positivo-
codificados sistemas legislativos” (Castanheira Neves, 2003, p. 26).

Uma variagdo critica dessa mesma tese € proposta por certas
vertentes da tradicdo marxista, segundo as quais o Cddigo Civil
representaria a consolidacdo juridica da révolution bourgeoise, marcada
pela afirmacdo do individualismo e da propriedade privada, e
simultaneamente pelo encerramento do impeto transformador da
Revolugdo Francesa. Em ambas as abordagens, o Codigo de 1804
aparece como instrumento de cristaliza¢do do liberalismo burgués.

Contudo, pesquisas mais recentes, notadamente as de Jean-
Francois Niort e Jean-Louis Halpérin, tém desafiado tal consenso
historiografico®. A partir de uma leitura mais contextual e menos linear,
tais autores apontam para a complexidade do processo de codificagdo e
para as ambivaléncias ideoldgicas presentes em sua génese.

“A realidade, como sempre, ¢ mais nuangada, pois mais
complexa”, observa Niort (2009, p. 122), ao propor uma abordagem que
leve em conta os conflitos de época, a trajetoria dos redatores do Codigo
e os interesses em jogo durante o Consulado.

ITodas as tradugdes dos textos estrangeiros citados neste artigo sdo de responsabilidade
do autor, salvo indicagdo em contrario.

2Seria possivel adicionar uma terceira tendéncia interpretativa, derivada das obras de
Xavier Martin, que também sugere ter sido o codigo civil gestado no espirito das luzes e
da revolugdo, mas com influéncias do empirismo de John Locke ¢ Hume, bem como do
sensualismo de Condillac e sucessores, que produzira uma antropologia filoséfica
pessimista. Para uma analise mais detida, Cf. Niort, 2004.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 9



Rafael Tubone Magdaleno

O presente artigo, versdao bastante ampliada de trecho de tese de
doutorado defendida na Faculdade de Direito da Universidade de Sao
Paulo, no ano de 2023, busca, a partir dessa linha critica, compreender as
razoes pelas quais Niort e Halpérin questionam a leitura tradicional do
Cddigo Civil como uma obra iluminista e liberal por exceléncia.

Para tanto, o texto apresenta, inicial e brevemente, a
contraposi¢cdo entre duas correntes intelectuais em disputa naquele
momento — os idedlogos € os neomonarquistas — para demonstrar
como a vitoria destes ultimos resultou em um Cddigo menos
revolucionario do que tradicionalmente se supode, orientado mais por um
projeto de restauracdo da ordem do que por uma afirmacao do novo. Em
especial, pelo fato dos principais redatores do Codigo Civil
enquadrarem-se na segunda das correntes intelectuais expostas. Como
escreve Halpérin, “a obra juridica e judiciaria dos anos 1800-1810 [...]
permanece profundamente marcada pelas experiéncias revolucionarias
que prepararam-na e pelo clima politico do Consulado e do Império”
(1989, p. 222).

Em seguida, analisa-se o perfil dos principais redatores do
Codigo, destacando o papel central de Jean-Etienne-Marie Portalis
(1746-1807), cuja formagdo intelectual e convicgdes filosofico-
religiosas revela uma filiagdo ideoldgica distinta e mais complexa do que
a afirmacdo “iluminismo racionalista” poderia levar a supor. Assim,
embora o Coddigo Napolednico seja inegavelmente um marco na
unificagdo e estatizacdo do direito, esta pesquisa argumenta que sua
arquitetura ideoldgica é mais tributaria de uma reacdo restauradora do
que de um impulso puramente revolucionario, especialmente quando
analisamos o perfil de seus principais redatores.

10 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

1. O periodo do Consulado em disputa: “Idedlogos” versus

Neomonarquistas/Neocristaos

Un code est a la fois un systéme et une histoire.
(Lerminier, 1853, p. 447)

Durante o periodo do Consulado (1799-1804), que coincide com
a gestacdo do Codigo Civil franc€s de 1804, um mesmo objetivo
animava os distintos projetos sociopoliticos em disputa: a estabilizagdo e
conservacdo do regime. Nesse contexto de reacao contida, duas correntes
ideologicas se cristalizaram e se opuseram no seio do debate publico.
Uma delas tornou-se conhecida como corrente dos “idedlogos”. A outra,
como corrente dos “neomonarquistas” ou ‘“neocristaos”.

A corrente dos “Idedlogos”, assim chamados pejorativamente
por Chateaubriand, compunham um grupo diverso de autores e
personalidades politicas e literarias, que se reuniam em torno do saldo
patrocinado por Madame Helvétius, no cercle d’Auteil. O seu nome
derivava de um conceito elaborado por um de seus membros, Destutt de
Tracy: “ideologia”, para ele, seria a “ciéncia do pensamento e da acdo
[...] o principal fundamento sobre o qual a possibilidade do avango
humano poderia ser construida” (Jennings, 2011, p. 52). Dentre os seus
mais conhecidos nomes, consta-se Condorcet, Volney, Destutt de Tracy,
Maine de Biran, Daunou, Garat, Gérando, Guiguené, Cabanis, Bichat,
Laplace e Lakanal.

No prefacio de sua obra Eléments d’idéologie, Destutt de Tracy
esclarece que o seu projeto de elaborar tal ci€ncia se justificava porque

Sé se tem um conhecimento incompleto de um animal, se ndo se conhecem
suas faculdades intelectuais. A ideologia ¢ uma parte da zoologia, e ¢

sobretudo no homem que essa parte ¢ importante e merece ser aprofundada:
assim, o eloquente intérprete da natureza, Buffon, teria considerado ndo ter

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 11



Rafael Tubone Magdaleno

completado sua histéria do homem, se ndo tivesse ao menos tentado
descrever sua faculdade de pensar (2025, préface).

O projeto da “ideologia” implicava, portanto, uma radical critica
da crenca religiosa e da especulacdo metafisica, fontes permanentes de
obscurantismo, que impediam o desenvolvimento das capacidades dos
seres humanos. Conforme Niort, “politicamente, eles se apresentavam
como defensores da Revolucgdo e sdo republicanos, ainda que moderados,
mais proximos do elitismo girondino que do igualitarismo jacobino [...]”
(Niort, 2009, p. 125). A matriz do pensamento do grupo dos “ide6logos”
era sensualista, isto ¢, acreditavam que os conhecimentos humanos
provinham das sensagdes e dos sentidos, e materialista. Locke, ao menos
para Destutt de Tracy, teria sido “o primeiro dos homens que tentou
observar e descrever a inteligéncia humana como se observa e descreve
uma propriedade de um mineral ou de um vegetal”. Condillac, por sua
vez, quem “realmente criou a ideologia” ao ampliar o numero das
observagoes lockeanas (Destutt De Tracy, 1800-1815, p. 10).
Racionalistas em busca de um governo estavel, os idedlogos defendiam o
legado revolucionario com um intuito puramente utilitario (Jennings,
2011, p. 52).

Como escreve Niort, eram tais autores

Racionalistas, defensores da ciéncia e do progresso humano,
politico, social e econémico, criticos da religido, anticlericais,
eles se apresentam, portanto, como os herdeiros do pensamento
Iluminista, da "burguesia voltairiana" e do espirito
revolucionario e republicano (2009, p. 126)

Contrapondo-se aos idedlogos e ao que identificam como
“espirito jacobino”, um grupo de autores e politicos, temerosos das
perigosas derivagdes violentas da década revolucionaria anterior,
organizaram-se em torno de publica¢des como o Mercure de France ¢ le

12 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

Journal des débats, e de instituicdes de ensino como a Académie de
Législation. Esses autores, “preferindo de longe a monarquia a republica,
a tradi¢do a inovacao, a religido a irreligido, a ordem e a hierarquia social
a liberdade politica ou a democracia” (Niort, 2009, p. 127), eram em sua
maioria antigos monarquistas que, apos a anistia dada por Napoledo
Bonaparte, puderam retornar a sua Franca natal.

Contrarrevolucionarios moderados — ao contrario dos radicais
— aliaram-se ao projeto bonapartista. Esses autores rejeitavam a
legislacdo revolucionaria de cunho igualitiario e, do ponto de vista
filos6fico, eram espiritualistas e cristdos. Opondo-se a ideia de
aperfeicoamento moral por meio da politica e da razdo, tal como
defendida pelos idedlogos, sustentavam que qualquer progresso moral
pertence exclusivamente a esfera religiosa — ou seja, ¢ matéria de fé e
de lei natural. Esse grupo foi chamado de ‘“neomonarquista” ou
“neocristdo”. Dentre seus membros mais conhecidos, tem-se Louis de
Fontanes, Royer Collard, Bonald, Chateaubriand, Fievée, Molé¢,
Geoffroy, Barbé-Marbois, Mathieu-Dumas, Siméon, Muraire, Pastouret,
Jean-Etienne-Marie-Portalis, entre outros. >

Se perguntdssemos a qualquer estudante de Direito habituado a
narrativa tradicional sobre a histéria do Cédigo Civil napolednico a qual
das correntes pertenciam os redatores do Codigo de 1804, é provavel que
a maioria os associasse ao primeiro grupo. No entanto, os quatro
comissarios encarregados da redacdo do Codigo foram, de fato, membros
ativos do grupo dos chamados ‘“neomonarquistas” ou “neocristdos”, e
ndo dos “idedlogos” ou de um suposto iluminismo de terceira geragdo
(NIORT, 2009, p. 128). A escolha de tais comissarios por Napoledo
Bonaparte reflete o contexto politico do Consulado, periodo marcado

3 Importante notar que alguns desses autores tinham pertencido & corrente dos
“Vichyanos” no periodo do Diretoério. Dentre eles, Mathieu Dumas e Portalis.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 13



Rafael Tubone Magdaleno

pela cristalizacdo restauradora dos ideais revolucionarios e pela
reconstrugdo das instituicdes nacionais — um momento voltado a
conclusdo do ciclo revolucionario iniciado em 1789. Era precisa terminar
a revoluc¢do francesa.

Como escrevem Fréderic Audren e Jean-Louis Halpérin, se o
codigo civil pode ser dito revoluciondrio foi por ter promovido uma
revolugdo cultural “na medida em que ele associa a unifica¢do nacional,
a estatizacdo do direito ¢ uma vontade de estabilizar as novas relagdes
sociais nascidas da revolucdo” (Audren; Halpérin, 2013, p. 15). O
Codigo emerge, assim, como um instrumento ambiguo: busca, de um
lado, adaptar-se a necessidade de estabilizagdo deste periodo histdrico e,
de outro, busca impor uma nova racionalidade estatal — caracteristica do
periodo pds-revolucionario.

2. O perfil ideologico dos comissarios-redatores: a centralidade

de Jean-Etienne-Marie Portalis

No exercicio da funcdo de elaboradores do Cddigo Civil, os
comissarios-redatores do codigo civil de 1804 desempenharam papel
fundamental. Conhecé-los permite compreender o ‘“espirito” que
orientou a produgdo do referido diploma legal. O mais relevante entre
eles foi Portalis*, a quem me dedicarei nas linhas seguintes. Em seguida,
apresento brevemente, em razdo da limitagdo de espago, um breve
escorgo biografico dos demais comissarios.

4 Na sua analise do “espirito do codigo civil”, Niort afirma que, para compreendé-lo, é
necessario debrucar-se intensamente sobre Portalis, “tant il apparait a bien des égards
comme 1’dme du code” (2009, p. 124). Concordo com a assertiva e, por isso, adoto a
sugestdo de Niort.

14 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

Jean-Etienne-Marie Portalis nasceu em 1756, na comuna de Le
Beausset, ao sul da Franca e faleceu em 1807, na cidade de Paris. A sua
familia, de origem italiana, tinha criado raizes na Provence desde o
século XV. Seu pai se chamava Etienne Portalis e era notario real na
regido de Le Beausset. Sua méae tinha o nome de Marie-Magdeleine
David. Educado pelos avés maternos, depois na escola de Oratéria de
Toulon, por fim em Marseille, Portalis recebeu uma educagdo eclética,
alimentada de escritos teologicos e iluministas®.

Em 1762, Portalis comega seus estudos na Faculdade de Direito
em Aix (Delplanque, 2015, p. 829). Ja em 1763, publica sua primeira
obra, um opusculo sobre o Emilio de Rousseau, intitulado Observations
sur un ouvrage intitulé Emile ou de 1’Education. Nesse opusculo,
Portalis critica fortemente Rousseau pela tentativa de criagdo de um
“sistema monstruoso”, que seria responsavel por promover “a irreligido
reduzida em regras e em principios” (Portalis apud Niort, 2009, p. 128).

No ano de 1765, Portalis se inscreve no barreau d’avocats de
Aix onde adquire renome como advogado e participa de grandes casos
(como o da separacdo Condessa de Mirabeau). Cerca de trinta anos
depois, Portalis se torna deputado no Conseil des anciens, criado pela
constituicdo de 1795, e um ano depois se torna presidente deste
conselho. Ja nessa época, participa de grandes debates juridicos no papel
de legislador, periodo denominado de “sua primeira carreira de
legislador” (Delplanque, 2015, p. 230).

Em 1797, ano do golpe do Diretorio, Portalis € proscrito e se
exila na regido da Holsacia, onde se dedica a escrever a sua grande obra

5 Era um assiduo leitor de Rousseau e Montesquieu.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 15



Rafael Tubone Magdaleno

filos6fica De ['usage et de l'abus de l'esprit philosophique durant le
XVIII siecle®.

O objetivo dessa obra era justamente denunciar o ‘“espirito
filos6fico” que produzira, segundo ele, os desvios e abusos
revolucionarios vivenciados no periodo da revolu¢do. Para Portalis,
“toda doutrina ¢é falsa, se ela ndo reune por sua vez Deus, o homem e a
sociedade” (Portalis apud Niort, 2005, p. 107). Isto é, Portalis denuncia o
espirito das luzes, espirito que ele identifica com um ferrenho combate
contra a religido, a fé, a ordem e a razdo natural. Também aponta o
grande perigo existente quando esse espirito se democratiza em excesso
e passa a ser promovido por “sofistas”, por uma “grande massa de
homens que ndo sdo sendo semicivilizados e que, por falta de educagdo
ou por uma educagdo negligenciada, ndo estio nem um pouco no nivel
de seus contemporaneos em suas qualidades sociais” (Portalis apud
Niort, 2009, p. 134).

Dentre os seus alvos, encontra-se Immanuel Kant, o filésofo de
Konigsberg, especialmente no que tange a sua epistemologia. Portalis
aparenta ter visto Kant como alguém que "decretava" verdades

¢ Diga-se de passagem que, nesse texto, Portalis ¢ muito critico a Kant e dele
discorda frontalmente no que diz respeito a epistemologia. Lé-se, por exemplo,
“[...] Je conviens, dit Emm. Kant, que tout cela peut étre; mais il faudroit que
l'expérience concourlit avec nos raisonnements a priori pour constater que tout
cela est: or, l'expérience ne nous découvre que de simples modifications qui
peuvent trés-bien n'étre que les métamorphoses de la nature. Néanmoins, dans
l'opinion ou paroit étre ce philosophe que les vérités de 'existence de Dieu, de la
spiritualité et del'immortalité de 1'dme, sont utiles au genre humain, il ne les
établit point en philosophe, mais en législateur: il les décréte. Je soutiens au
contraire que les vérités de l'existence de Dieu, de la spiritualité et de
I'immortalité de I'dme, sont des vérités philosophiques, c'est-a-dire des vérités
constatées par des preuves proprement dites. Exactement parlant, rien de ce qui
est ne peut étre connuni prouvé a priori” (Portalis, 1827a, p. 194).

16 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

metafisicas sem o devido fundamento empirico/filosofico e, assim,
reforcava o "espirito filosofico" que ele tanto combatia, bem como o
concebia como um mero repetidor de doutrinas antigas.

Segundo o autor:

Nao vejo o que as concepgdes puras e as ideias a priori, que esse filésofo
admite e coloca fora do circulo de todos os nossos conhecimentos
experimentais ou adquiridos, t€m de mais verdadeiro, mais razoavel ou mais
novo do que os exemplares ou prototipos de Platdo, as ideias inatas de
Descartes, ou a visdo em Deus de Malebranche. Por que reproduzir sistemas
ja gastos, anunciando-os com tanta pretensdo, como se fossem revelar aos
homens verdades até entdo ocultas a sua razdo? (Portalis, 1827a, p. 92)

(...) na opinido em que parece estar esse fildsofo — de que as verdades sobre
a existéncia de Deus, da espiritualidade e da imortalidade da alma sdo tteis
ao género humano — ele ndo as estabelece como filéosofo, mas como
legislador: ele as decreta.

Eu sustento, ao contrario, que as verdades da existéncia de Deus, da
espiritualidade e da imortalidade da alma s@o verdades filosoficas, isto é,
verdades constatadas por provas propriamente ditas. Exatamente falando,
nada do que é pode ser conhecido ou provado a priori (Portalis, 1827a, p.
194).

Portalis, portanto, era um contrarrevolucionario de tipo especial,
um contrarrevolucionario que nao era hostil a todas as reformas operadas
pela Revolugdo. Empirista’, sua filosofia era uma filosofia moderna, que
afirmava serem as sensacdes a matriz origindria e ultima do
conhecimento, mas ao mesmo tempo rigidamente cristd ao sustentar uma

7 “Partamos sempre desses fatos, ou seja, partamos sempre da experiéncia, € jamais... (1)
A consciéncia do verdadeiro ndo ¢ um repositorio de ideias a priori, mas a faculdade de
perceber e sentir aquilo que estd além. Eis toda a filosofia, eis todo o codigo da razdo
humana. E porque a experiéncia niio é constantemente respeitada que existem idealistas,
pirronicos, kantianos: o erro de todos esses homens vem unicamente de ndo
reconhecerem nenhum fato positivo, e de exigirem sobretudo provas(...) (Portalis, 1827a,
p. 320).

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 17



Rafael Tubone Magdaleno

posicdo jusnaturalista teologica: a lei natural de origem divina, que pela
razdo e pelo sentimento se revelaria aos homens.

Como escreve Portalis, “o direito ¢ a razdo universal, a suprema
razdo fundada sobre a natureza mesma das coisas. As leis ndo devem ser
sendo o direito reduzido em regras positivas, em preceitos particulares”
(Portalis, 2004, p. 24).

Em toda a sua obra, ele fara referéncia a natureza e ao direito
natural (Long; Monier, 2017, p. 83). As referéncias ao legislador como
um sacerdote em seu Discurso Preliminar ao primeiro projeto do codigo
civil :“As leis ndo sdao atos puros de poder; sdo atos de sabedoria, de
justica e de razdo. O legislador exerce menos uma autoridade do que um
sacerdocio”; bem como a referéncia a uma lei superior, que ndo se pode
violar impunemente:

(...) que ha coisas que ndo foram feitas por maos humanas, e que acima de
todas as leis escritas existe uma lei natural, emanada da justiga eterna, que
ndo se pode violar impunemente, que ordena aos individuos e as nagdes, aos

suditos e aos reis, e da qual os diversos legisladores ndo sdo — e ndo podem
ser — sendo fiéis e respeitosos intérpretes (Portalis, 1827b, p. 94)

Parte de sua critica a Revolu¢do confundia-se com a sua critica
aos tedricos do pacto social, que sustentavam
a hipdtese de um pretenso pacto social, ou um estado pretenso de natureza,
que nunca existiu. Infelizmente, a jurisprudéncia tem seus sistemas como a
filosofia, ¢ ela tem seus tempos fabulosos como a historia; mas os bons
espiritos afastam as hipdteses e os sistemas; eles ndo despontam apds a

sombra quando podem conter a realidade. A sociedade ndo ¢ um pacto, mas
um fato (Portalis apud Niort, 2009, p. 136).

Em 1799, Portalis retorna do exilio e logo torna-se um partidario
do regime napolednico. Lebrun, um dos codnsules, apresenta-o a
Napoledo, quem o nomeia em 12 de outubro de 1800 um dos membros

18 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

da comissdo responsavel pela redagio do projeto de codigo civil. E o seu
membro mais importante.

Juridicamente, portanto, as ideias de Portalis também possuiam o
ecletismo exposto em sua filosofia, que combinava ao mesmo tempo
uma preocupacao em evitar toda ruptura brutal com o passado juridico e
legislativo, ao mesmo tempo que intencionava inserir alguns elementos
modernizantes e reformadores no codigo civil que estava redigindo.

O cddigo civil de Portalis, assim, de forma alguma era um
codigo revolucionario. Pelo contrario. Em trecho retomado textualmente
de sua obra De ['usage et de ’abus de l'esprit philosophique durant le
XVIII siecle, o autor caracteriza a revolugdo como “uma conquista”
Portalis, 2004, p. 12) e o espirito revolucionario como “o desejo exaltado
de sacrificar violentamente todos os direitos a um objetivo politico, e de
ndo admitir outra consideracdo que ndo seja a de um misterioso e
variavel interesse do Estado” (Portalis, 2004, p. 14).

Compreende-se, portanto, porque Lucien Jaume pode escrever
que “o Codigo Civil de forma alguma pode ser confundido com o
espirito revolucionario” (Jaume, p. 187). O cédigo pretendia apenas
reformar e conservar os elementos sociais mais importantes do Estado
francés — que seriam reflexos da ordem natural (Niort, 2009, p. 140).

Dito pelo proprio autor:

[...] Ndo se buscou, na nova legislagdo, introduzir novidades perigosas.
Conservou-se das leis antigas tudo o que se podia conciliar com a ordem
presente das coisas [...] pos-se sabias regras para o governo das familias; foi
restabelecida a magistratura dos pais, relembrou-se todas as formas que

podiam garantir a submissdo das criangas [...] velou-se pela manuten¢do da
boa moral (Portalis apud Niort, 2009, p. 140)8.

8 “[...] On n’a pas cherché, dans la nouvelle législation, a introduire de
nouveautés dangereuses, On a conservé des lois anciennes, tout ce qui pouvait
se concilier avec 1’ordre présent des choses [...] on a posé des sages régles pour

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 19



Rafael Tubone Magdaleno

O autor de Beausset também foi um grande critico dos Direitos
do Homem e do Cidaddo consagrados na famosa declaracdo de 1789. Ele
chama os seus autores e apoiadores de homens sem talento, de sofistas:

Quando entre nos os acontecimentos foram suficientemente infelizes para dar
a tais homens a esperanca de ascensdo, viu-se alguns personagens sem
talento, sem visdo e até entdo ignorados ou desprezados, trabalharem para
desencaminhar a multiddo, lisonjeando-a com todas as falsas doutrinas que os
sofistas haviam ha muito tempo disseminado entre o publico, e que, desde o
inicio da Revolucdo, haviam sido consignadas em uma declaragdo solene
conhecida pelo nome de Declaragdo de Direitos. Viram-se pequenos
agitadores, sem outro mérito sendo o de propagar algumas ideias exageradas
de liberdade e de igualdade, usurparem grande poder; preparavam seu
despotismo pregando a insubordinagdo ¢ a revolta; embriagavam o povo com
sua soberania para, um dia, exercé-la inteiramente em nome do povo
(Portalis, 1827b, p. 491).

Segundo ele, tais agitadores brandiam principios de liberdade e

\

igualdade que eram contrarios a natureza. No que diz respeito a
igualdade, Portalis ressaltava que era, pelo contrario, a desigualdade que
compunha “o quadro da vida”, e que ndo seja dita algo distinto disso:

E que ndo se diga que a boa moral e as boas leis s6 podem ter como base
solida o principio de uma igualdade absoluta entre os homens. As mais santas
maximas da moral — aquelas que recomendam a caridade, a piedade, a
indulgéncia, a moderagdo — evidentemente supdem que a situagdo dos
homens entre si ¢ bem diferente, ¢ que ndo ¢ dado a todos alcangar o mesmo
grau de prosperidade e de perfeicdo. Todas as virtudes cuja semente foi
langada no coragdo humano tém por objetivo suavizar e compensar as
desigualdades que compdem o quadro da vida (Portalis, 1827b, p. 353).

No que diz respeito a liberdade, por sua vez, o autor considerava
que ela s6 poderia ser dita um “efeito de uma sabia composigdo entre as

le gouvernment des familles; on a rétabli la magistrature des péres, on a rappelé
toutes les formes qui pouvaient garantir la soumission des enfants [...]; on a
veillé sur le maintien des bonnes moeurs.”

20 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

vontades particulares, os poderes individuais e a seguranca comum”
(Portalis, 1827b, p. 337).

Portalis, enfim, expressava nas suas convicgdes filosoficas e
juridicas, que tornaram-se obra prética e codificada, a intencdo de
finalizar, encerrar, fixar a revolucdo, corrigindo-a e retomando alguns
elementos anteriores a a ela nos pontos em que havia sido por demais
revolucionaria (no sentido novo atribuido a tal termo), como ele proprio
afirma: “se conservarmos o habito de fazer revolugdes, nada jamais
poderd se estabelecer, e nossos decretos nao passardo de pilares
flutuantes no meio de um mar tempestuoso” (Portalis apud Long;
Monier, 2017, p. 29)

Apods este exame mais detido da figura de Portalis —
indiscutivelmente o principal artifice intelectual do projeto codificador
—, € necessario voltar o olhar, ainda que brevemente, para os demais
membros da comissdo redatora do Codigo Civil de 1804. Embora
nenhum deles tenha alcangado o mesmo grau de influéncia filosofica e
juridica que Portalis, todos compartilharam, em maior ou menor medida,
uma orientagdo contrarrevolucionaria marcada por elementos do
pensamento neomonarquico e neocristao, deixando suas marcas no texto
final do cédigo. A seguir, apresento um escor¢o biografico e intelectual
desses comissarios.

Félix-Julien-Jean Bigot de Préameneu, colega e amigo de
Portalis, um reformista de passado radicalmente monarquista, é o
segundo dos comissarios responsaveis pela elaboragcdo do codigo civil de
1804.

Nascido em 1847, era um membro da nobreza togada do Antigo
Regime. De pensamento politico politico-filoséfico semelhante a
Portalis, ap6s o falecimento desse ultimo, tomara o seu lugar ao lado e
em apoio a Napoledo Bonaparte. Antes de tornar-se membro da comissao
redatora do codigo civil, Bigot de Préameneu tinha sido magistrado em

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 21



Rafael Tubone Magdaleno

Paris em 1790 e, depois, membro do poder legislativo revolucionario nos
anos pré-Terror; sempre defendendo a monarquia dos Bourbon. Foi preso
durante os anos jacobinos e liberado apos o periodo do Termidor.

Sob o diretério, retornard as fungdes judicidrias e terd uma
ascensdo metedrica: em 1799, ¢ nomeado ao Instituto de Franca, em
1800 torna-se comissario governamental no Tribunal de cassacdo (esfera
recursal final do sistema judicidrio francés da época) e, enfim, ¢
nomeado comissario-redator do Coédigo Civil.

Se ¢ Portalis quem apresenta a exposi¢ao de motivos do codigo
diante das assembleias consulares, sera Bigot de Préameneu quem
apresentaria o projeto diante da assembleia do Conselho de Estado
(Niort, 2009, p. 143). Nessa apresentagdo, fica bastante claro o
“pessimismo antropologico” e o “empirismo metodologico” que o
caracteriza, quando diz que “seria desconhecer a fraqueza vinculada a
humanidade, se supusermos que essa obra [0 cddigo] ndo seja suscetivel
de nenhum melhoramento” (De Préameneu apud Niort, 2009, p. °.

Os dois outros comissarios—redatores foram Frangois-Denis
Tronchet e Jacques de Maleville. Diferentemente dos dois anteriores, nao
foram apoiadores de primeira hora e fiéis do Diretério e do governo
Bonaparte. Mas, também eles, se inserem na mesma corrente
contrarrevolucionaria matizada dos “neomonarquistas”.

Frangois-Denis Tronchet nasceu em Paris, no ano de 1726, filho
de um procurador parlamentar. Estudou na faculdade de Direito de Paris,
mesma cidade onde ingressa na Ordem dos Advogados em 1745, mas
rapidamente abandona a carreira em virtude de uma “voz sem timbre e
velada” (Halpérin, 2015, p. 981).

9 “[...] ce serait méconnaitre la faiblesse attachée a ’humanité, si on supposait
que cet ouvrage ne sera suscetible d’aucune amélioration”.

22 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

Durante a revolugao, foi deputado do terceiro estado nos Estados
Gerais convocados pelo monarca Luis XVI. Eleito presidente da
Assembleia em 1791, participou intensamente dos diversos embates
juridicos de sua época: a abolicdo dos direitos feudais, a instauragdo da
igualdade na partilha sucessorial, entre outros. Durante o periodo do
terror, permanece escondido por temer que pudesse sofrer consequéncias
severas, apds esse periodo, durante o Termidor, ¢ eleito pelo Senado juiz
na corte de cassagdo, instituicdo da qual se torna presidente logo depois.
Em agosto de 1800, Napoledo Bonaparte nomeia-o como comissario-
redator do codigo civil.

Na comissao, sustentou posi¢des “tradicionalistas”, podendo até
mesmo aparecer como “o simbolo de um retorno ao antigo direito —
particularmente aos costumes de Paris — ¢ de um reforco da ordem
familiar em torno da figura de um patriarca” (Halpérin, 2015, p. 982),
posicdes tradicionalistas tais quais a defesa da interpretacdo juridica
frente a um legicentrismo extremado (Niort, 2009, p. 144). Apesar de um
ser um contrarrevolucionario moderado, Tronchet conhecia o debate da
Escola do Direito Natural moderna, o coédigo prussiano de 1794 e
conseguia mobilizar fatos socioldgicos em seus posicionamentos; foi,
portanto, um “simbolo da passagem do circulo influente do barreau
parisiense do fim do século ao novo mundo das assembleias
legiferantes” (Halpérin, 2015, p. 982). O antigo juiz da corte de cassacao
falece em 1806.

Jacques de Maleville, por sua vez, nasceu em Domme, no ano de
1741 e faleceu na mesma cidade em 1824. Desde os seus 17 anos,
trabalha em Bordeaux junto a Maitre Dudon, advogado geral do
parlamento local, o que facilita o seu ingresso na Faculdade de Direito de
Bordeaux. Jacques de Maleville comega a tomar proeminéncia na vida
publica francesa em 1789, quando redige alguns Cahiers de Doléances,

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 23



Rafael Tubone Magdaleno

um registro de petigdes e queixas da populacdo da época, além de
auxiliar na criagdo do departamento da Dordogne, no sul da Franga.

Eleito deputado nos Estados Gerais, depois vice-presidente do
diretorio da Dordogne, torna-se membro do Tribunal de de Cassacdo em
1791. Malleville “era sem nenhuma davida o mais contrarrevolucionario
dos quatro comissarios-redatores” (Niort, 2009, p. 144)!°; responsavel
pelo Livro II do codigo, que versava sobre os bens ¢ as diferentes formas
de modificacdo da propriedade ,“muito conservador para romper
brutalmente com o passado [...] ele escolhe tomar como guia o direito
romano” (Guyon, 2015, p. 691).

Enfim, como escreve Niort, “a escolha desses homens para
preparar o codigo civil é reveladora da vontade politica real de
Bonaparte” (Niort, 2009, p. 147). Nesse momento também se aclara a
incorre¢do manifesta de afirmar que o codigo civil nasceu das penas do
iluminismo kantiano, dado que todos os responsaveis por sua elaboragdo
ndo se situam no mesmo campo, nem politico, nem filosofico.

Halpérin sintetiza de forma bastante didatica o grau de
autonomia do texto do codigo em relagdo aos seus codificadores. Isto é,
se os codificadores sdo pessimistas, mecanicistas comportamentais, se o
codigo civil ndo reflete o triunfo do individualismo liberal, ainda assim
ele “permanecia portador de uma heranga revolucionaria” em sua
igualdade formal, na manuten¢ao do casamento civil e na justificagdo do
divorcio (Halpérin, 1996, p. 23).

O “cddigo civil dos franceses”, por fim, ¢ promulgado no dia 21
de margo de 1804 (lei do 30 Ventdse ano XII), reunindo trinta e seis leis
votadas dentre margo de 1803 a marco de 1804 (Halpérin, 2001, p. 15).

10 “¢tait sans aucun doute le plus contre-révolutionnaire des quatre comissaires-
rédacteurs”.

24 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

Conclusao

A analise critica da génese do Cddigo Civil francés de 1804
revela um cendrio mais complexo do que aquele oferecido pelas
interpretagoes classicas que o filiam diretamente ao ideario iluminista ou
o0 associam linearmente ao projeto burgués revolucionario. O exame das
teses de Jean-Frangois Niort e Jean-Louis Halpérin, aliado a investigagdo
do perfil intelectual e politico dos redatores do Codigo — especialmente
Jean-Etienne-Marie Portalis — permite evidenciar que o processo de
codificagdo foi, em grande medida, marcado por uma reacdo ao
radicalismo revolucionario e a racionalidade extremada dos idedlogos.

O Cddigo Napolednico, ao invés de expressar pura e
simplesmente uma culminag¢do do Iluminismo juridico, encarna uma
tentativa de estabilizacdo institucional e de reintegragdo dos valores
tradicionais — especialmente os de matriz cristd e monarquica — no
novo contexto estatal pos-revolucionario.

Os redatores do Cddigo Civil, oriundos do circulo dos chamados
“neomonarquistas” ou ‘“neocristdos”, tinham em comum uma filosofia
juridica que se ancorava tanto na prudéncia legislativa quanto numa
concepgdo espiritualista e teleoldgica do direito. Em Portalis,
particularmente, encontramos uma critica robusta ao “espirito filos6fico”
do século XVIII, por considera-lo dissolvente das estruturas sociais
fundadas na fé, na ordem e na razdo pratica. Sua obra e atuagdo como
comissario revelam um modelo de codificagdo que se propde ndo apenas
a racionalizar o direito civil francés, mas a recompor uma identidade
juridica nacional em consonancia com valores permanentes € superiores,
como a ideia de uma lei natural de origem divina.

A partir dessa perspectiva, o Codigo Civil francés de 1804
emerge nao como o triunfo univoco do Iluminismo liberal, mas como

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 25



Rafael Tubone Magdaleno

uma expressao complexa e multifacetada de um periodo de transi¢do e
de profunda disputa ideoldgica, surge menos como um produto da
ruptura € mais como uma constru¢cdo de transicdo, situada entre a
memoria revoluciondria e o desejo de ordenamento estavel. Ao mesmo
tempo em que absorve certos elementos da modernidade juridica —
como a centralizagdo normativa, a unificacdo do direito e a clareza
legislativa — ele incorpora uma contengao do projeto iluminista em sua
vertente radical, propondo um retorno moderado a tradigdo. Além disso,
como exposto ele é produzido como uma reagdo ‘“conservadora” e
“neocristd” aos excessos revolucionarios, moldado pelas visdes de
Portalis e seus pares. Sua “modernidade” reside em sua forma , mas seu
“espirito” e grande parte de seu contetudo reflete uma cautela em relagdo
aos excessos atribuidos as luzes identificadas ao jacobinismo, bem como
um esfor¢o para restabelecer a ordem social e moral a partir de valores
tradicionais e de um jusnaturalismo de matriz teologica.

Essa leitura mais matizada da codificagdo napoleonica nos
obriga a repensar os vinculos entre direito, politica e ideologia,
recusando dicotomias simplificadoras. Afinal, compreender o Codigo
Civil francés em sua densidade historica, filosofica e institucional é
reconhecer que sua elaboragdo foi resultado de um contexto complexo e
disputado, no qual se entrelacam permanéncia e mudanga, critica e
conservagao, revolugao e restauracao.

Ao deslocar o foco de uma leitura ideologica univoca para uma
genealogia mais ampla e contraditoria, abre-se o caminho para
investigacdes futuras sobre a forma de atuagdo dos debates politico-
ideoldgicos na producdo dos atos normativos e da dogmatica juridica
estabelecida a partir de entdo. E primordial desafiar a ideia de uma
linearidade progressiva na construgdo dos direitos modernos, ao
evidenciar como projetos de estabilizagdo social podem incorporar
elementos aparentemente opostos aos ideais revolucionarios, pois assim

26 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.



O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

recusamos as teleologias justificadoras em proveito de um exercicio
compreensivo que evidencia searas - teoricas e politicas - que ainda
aguardam por serem abertas.

REFERENCIAS

AUDREN, Fréderic; HALPERIN, Jean-Louis. La Culture Juridique
Francaise: entre mythes et réalités, XIX-XX siécles. Paris: CNRS
éditions, 2013.

CASTANHEIRA NEVES, Anténio. A crise actual da Filosofia do
Direito no contexto da crise global da Filosofia: tdpicos para a
possibilidade de uma reflexiva reabilitagdo. Coimbra: Coimbra,
2003.

DELPLANQUE, C. Portalis, Jean-Etienne Marie. In: ARABEYRE,
Patrick; HALPERIN, Jean-Louis; KRYNEN, Jacques (dir.).
Dictionnaire historique des juristes frangais XII — XX siecle. Paris:
PUF, 2015.

DESTUTT DE TRACY, Antoine-Louis-Claude. Eléments
d'idéologie. Partie 1 / par le citoyen Destutt-Tracy. 1800-1815.
Disponivel em:
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k41799v.texteImage#.  Acesso
em: 11 jun. 2025.

EWALD, Frangois. Naissance du Code Civil. Paris: Flammarion,
1989.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 27


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k41799v.texteImage
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k41799v.texteImage

Rafael Tubone Magdaleno

28

GUYON, G. D.; MALEVILLE, Jacques de. In: ARABEYRE, P,;
HALPERIN, J.-L.; KRYNEN, J. (dir.). Dictionnaire Historique des
juristes frangais XII-XX siecle. Paris: PUF, 2015.

HALPERIN, J.-L. Exegese (escola). /n: DICIONARIO da Cultura
Juridica. Sdo Paulo: Editora Martins Fontes, 2012.

HALPERIN, J.-L. Histoire du droit privé francais depuis 1804.
Paris: PUF, 2001;

HALPERIN, J.-L. L'Empire hérite et légue. /n: BOUCHER,
Philippe; ARPAILLANGE, Pierre (dir.). La Révolution de la Justice:
des lois du roi au droit moderne. Paris: Editions Jean-Pierre de
Monza, 1989.

JAUME, Lucien. Terminer la Révolution par le Code civil? Histoire
de la Justice, [s. 1.], n. 19, p. 183-202, 2009. Disponivel em:
https://droit.cairn.info/revue-histoire-de-la-justice-2009-1-page-
183?lang=fr. Acesso em: 12 jun. 2025.

JENNINGS, Jeremy. Paper for Workshop 2: "The History of Political
Concepts'. ECPR Joint Sessions, Copenhagen, 14-19 April 2000.

JENNINGS, Jeremy. Revolution and the Republic: a history of
Political Thought in France since the Eighteenth Century. New York:
Cambridge Press, 2011.

LERMINIER, Eugéne. Philosophie du droit. Paris: Librairie de
Guillaumin et Cie, 1853.

LONG, Marceau; MONIER, Jean-Claude. Portalis:I'Esprit de
Justice. Paris: Michelon, 1997.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025.


https://www.google.com/search?q=https://droit.cairn.info/revue-histoire-de-la-justice-2009-1-page-183%3Flang%3Dfr
https://www.google.com/search?q=https://droit.cairn.info/revue-histoire-de-la-justice-2009-1-page-183%3Flang%3Dfr

O Codigo Civil francés de 1804 e os seus redatores: entre a Revolugéo ¢ a
Restauracao

NIORT, Jean-Frangois. Homo Civilis. Tome I et II : Contribution a
I’histoire du Code civil frangais (1804-1965). Aix-en-Provence:
Presses universitaires d’Aix-Marseille, 2004. Disponivel em:
http://books.openedition.org/puam/414. Acesso em: 2 jan. 2023.

NIORT, Jean-Frangois. Les Portalis et 1’esprit du XIX siécle. Droits,
p. 93-118, 2005/2. Disponivel em: https://www.cairn.info/revue-
droits-2005-2-page-93.htm. Acesso em: 2 jan. 2022.

NIORT, Jean-Frangois. Retour sur “I’esprit” du Code Civil des
Frangais. Histoire de la justice, p. 121-160, 2009/1. DOI:
10.3917/rhj.019.0121. Disponivel em: https://www.cairn.info/revue-
histoire-de-la-justice-2009-1-page-121.htm. Acesso em: 30 dez.
2022.

PORTALIS, J.-E.-M. De [I'Usage et de Il'abus de Il'esprit
philosophique durant le XVIlle siecle. Tomo 1 Paris: Moutadier;
Baland, 1827a Disponivel em:
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6546761g. Acesso em: 2 jan.
2023.

PORTALLIS, J-E-M. De I'Usage et de 1'abus de 'esprit philosophique
durant le XVIlle siecle. Tomo 2. Paris: Moutadier; Baland, 1827b.
Disponivel em:https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k65444946.
Acesso em: 2 jan. 2025.

PORTALIS, J.-E.-M. Motifs et discours prononcés lors de la
publication du code civil. Bordeaux: Editions Confluences, 2004.
Disponivel em: https://mafr.fr/IMG/pdf/discours ler code civil.pdf.
Acesso em: 2 jan. 2023.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 7-29, 2025. 29


http://books.openedition.org/puam/414
https://www.cairn.info/revue-droits-2005-2-page-93.htm
https://www.cairn.info/revue-droits-2005-2-page-93.htm
https://www.cairn.info/revue-histoire-de-la-justice-2009-1-page-121.htm
https://www.cairn.info/revue-histoire-de-la-justice-2009-1-page-121.htm
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6546761g
https://mafr.fr/IMG/pdf/discours_1er_code_civil.pdf

Becoming philosophe: constructing academic and professional
legitimacy in early 19"-Century France

Félix Barancy™

RESUMO

Os anos 1810-1820 sdo um ponto cego na historiografia da filosofia académica francesa.
No entanto, eles correspondem & formalizacdo de padrdes disciplinares e profissionais,
associados ao nascimento institucional da historia da filosofia. Este artigo analisa as
estratégias utilizadas para justificar a institucionalizagdo da histéria da filosofia. Mais
especificamente, mostra que a apresentagdo da filosofia como ciéncia funciona
principalmente como um dispositivo retérico, em vez de se basear em uma transformagéo
real das praticas intelectuais.

PALAVRAS-CHAVE: Degérando, Laromiguiére, Royer-Collard, Cousin, disciplinas
académicas.

ABSTRACT

The years 1810-1820 are a blind spot in the historiography of academic French
philosophy. However, they correspond to the formalization of disciplinary and
professional standards, associated with the institutional birth of the history of philosophy.
This article analyzes the strategies used to justify the institutionalization of the history of
philosophy. More specifically, it shows that the presentation of philosophy as a science
functions primarily as a rhetorical device rather than is grounded in an actual
transformation of intellectual practices.

KEYWORDS: Degérando, Laromiguiére, Royer-Collard, Cousin, academic disciplines.

* Associate Professor at Universit¢ de Lorraine — UL/LISEC, Nancy, France,
felix.barancy@univ-lorraine.fr. https://orcid.org/0009-0009-8720-6303

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 30



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

Introduction

The relationship between “philosophy”, as a speculative exercise
pretending to a very high level of generality, and its contexts of
elaboration, is a question traditionally debated within humanities and
social sciences departments. Among others, Konig-Pralong (2017) has
articulated the issue by underscoring the tension in philosophical
historiography between a conception of philosophy as a human science
and one that draws it closer to the natural sciences—i.e., between a
relativist tendency that acknowledges the historically situated nature of
its practices and their outcome, and a universalist tendency that seeks to
reach the “true”. The implications of this debate extend beyond the
domain of epistemology, as they call into question the legitimacy of
philosophy as a science, in a context where it is also a profession.

A retrospective analysis of the historical evolution of this debate
reveals the variety of operations involved in producing the ideals of
“truth”, “comprehensiveness” and “objectivity” which are constitutive of
the practices of professional historians of philosophy today (Daston &
Galison, 2007; Waquet, 2015). Historians of education also emphasized
the processes of negotiation between social groups to have these ideals,
understood in a particular way, inscribed in the institution, using a vast
range of tools, including, among others, curricula, teacher inspection and
recruitment competitions.

The case of France is interesting to study in this context, since
after the social movements of “May 68”, such a historical (re)turn served
to reshape the philosophe profession (Chatelet, 1970). Making the
genesis of the history of philosophy as a discipline was then helpful to
diagnose the challenges it was facing, and had a lasting impact on the
way in which the history of philosophy as a profession has been

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 31



Félix Barancy

conducted since. In the wake of Chatelet, the specter of Victor Cousin
(1792-1867), an actor held responsible for the prevailing form of
professional philosophy, has been exhumed, either to ward it off or,
conversely, to assume its legacy. Yet, while Cousin’s role in the
institutionalization of philosophy as a professional and scholarly practice
cannot be denied, he was not at the origin of it in the strict sense. He
certainly exerted a lasting influence, but as a philosophy teacher and
reformer in a context where philosophy had already acquired an
institutional existence.

This discrepancy has received scant attention from historians,
who generally consider that after the formal establishment of the classe
de philosophie (1809), it was not until twenty years later, and not until
Cousin, that the first real attempts were made to establish professional
standards. The result is a real blind spot in the history of the
institutionalization of philosophy in 19th-Century France, despite the
fact that it has been the subject of much research over the last thirty years
and the seminal work by Vermeren (1995). Far from being a mere
historiographical lacuna, it may be a sign of the long-term success of
Cousin’s strategy of appropriating the creations of others and presenting
himself as the “restorer of philosophy”. Consequently, examining the
controversies surrounding the “birth of philosophy” as a profession in
France may shed light on the polemical construction of professional
norms.

In attempting to understand the obscurity in which the birth of
philosophy as a discipline in France has been left, it is therefore less
relevant to consider it as a Aistorical fact—reducible to this or that act of
State authority or of other actors—than as an object of discourse
articulated to institutional strategies. More specifically, the point of this
paper is to analyze the transformation of the rhetoric element “birth of
philosophy” into a pseudo-historical reality.

32 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

In line with this approach, I will focus here on the period of
cohabitation between the first generation of philosophy teachers and
their cumbersome successor, Victor Cousin, i.e. between the creation of
philosophy chairs at lycées and in the Facultés (1809) and Cousin’s
institutional advent twenty years later. During this period, Cousin took
stock of the history of philosophy, which was in fact a way of purging
the institutional arena of philosophical adversaries and competitors
(Antoine-Mahut, 2019a).

This paper then shows that Cousin shares with his predecessors
the idea that, in order to become institutionalized, philosophy must
present itself as a “science” within a system of knowledge production in
transition between a humanist and a disciplinary approach (Gibbons et
al., 1994). However, this claim is based more on rhetorical argument
than on any real community of practice with the positive sciences.

The establishment of the Université and the first philosophy

teachers

The status of philosophy in the French curriculum is often
regarded as a distinctive feature within the European context, since,
almost continuously since 1809, it has been the subject of specific
teaching (Poucet, 2012). However, this status is partly contingent. Due to
its close links with the revolutionary enterprise, the category of
“philosophy” was initially excluded from the institutional reforms of the
early 19th century, as Napoleon Bonaparte was trying to distance himself
from it. In the lycées created in 1802, only lessons of “logic” were
provided for, even though the lycées were presented as a return to the
institutional structures of the Ancien Régime, during which the

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 33



Félix Barancy

curriculum usually ended with one or two years of “philosophy”. The
rationale underlying this choice is given in the explanatory statement of
the law: the aim is to reserve within the higher classes only what is
“directly useful for the study of the sciences”, by getting rid of
“metaphysics™!. The term metaphysics was used here less to refer to an
area of philosophical knowledge in the strict sense of the term than as an
insult to pejoratively label the philosophy practiced at the Institut
national des sciences et des arts.

The recreation of a “philosophy” class seven years later (1809) is
linked to the emergence of a new class of scholars who also distanced
themselves from the metaphysics of the Institut, even though they were
linked to it. Among them, Pierre Laromiguiére (1756-1837), Pierre-Paul
Royer-Collard (1763-1845) and Joseph-Marie Degérando (1772-1842)
were directly involved in the creation of philosophy teaching. Although
they came from different intellectual backgrounds, they had a common
thread: they succeeded in winning Napoléon’s confidence, i.e. in
demonstrating the moral harmlessness of their philosophy. In essence,
Napoleon’s strategy entailed the establishment of an administration
tasked with fostering a consolidated public sentiment that endorsed the
regime (Novak, 2023) and which would be “a guarantee against theories
that were pernicious and subversive of the social order’?.

Laromiguiere was a well-known professor of philosophy under
the Ancien Régime. He held a position in Toulouse for twenty years
when he was called to Paris upon the opening of the Ecole normale. He
gained recognition with his Projet d’éléments de métaphysique, a short
essay based on Condillac, but giving greater prominence than him to the
activity of the soul (Laromiguiere, 2026), which he distributed to the

! Motifs de la loi relative a la formation d’un corps enseignant, 6 May 1806.
2 Paris, Archives nationales [now AN], AF/IV/909: Note from the Emperor to the
ministre de I’Intérieur, 21 March 1808.

34 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

Parisian philosophe elite. The general aim of this text was as an attempt
to oppose the materialist readings of Condillac’s philosophy in order to
found a science of the analysis of ideas that is compatible with Christian
Revelation. Thus, far from being reduced to the pejorative labels of
‘idéologue’ or ‘sensualist’ which he has often been associated with
(Picavet, 1891), Laromiguiere exemplifies a juste milieu stance that
made him the ideal candidate to be the first holder of the chair of
philosophy at the prestigious Faculté des lettres de Paris, which he
assumed on 19 September 1809.

Similarly, Royer-Collard lived through the political regimes of
the late 18th century. He refused to compromise either with the
Revolution and the restoration of an Ancien Régime monarchy, and
called for a moderate monarchy based on law and above all associated
with a “spiritual restoration” (Jacouty, 2008, p.82). During the Empire,
he published violent attacks against the “philosophical doctrine” and its
“disastrous influence” on morals and politics, in the very official Journal
de I’Empire (30 August 1806), which brought him to the attention of the
political authorities. However, it would be wrong to regard Royer-
Collard as an antiphilosophe. On the one hand, because such rhetoric
was widespread in the columns of the Journal; on the other, because
those very articles from Royer-Collard concluded with a symmetrical
denunciation of “the detractors of philosophy who accuse it of leading to
destruction only” (Journal de I’Empire, 19 March 1807). It is therefore
clear that this was less a mere denunciation of philosophy than a way of
promoting a form of philosophy grounded in different values. This
explains why, in October 1810, Royer-Collard was appointed to the chair
of history of philosophy at the Faculté des lettres de Paris, replacing
Emmanuel de Pastoret, who had held it only on an honorary basis.

Degérando also held teaching posts, but on a lesser scale: in an X
and an XI, he was in charge of the “moral philosophy” course at the

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 35



Félix Barancy

Lycée républicain, where many ‘Idéologues’ taught as well. During the
Empire, he played a prominent role in the administration of public
education. First of all, he was General Secretary of the Ministry of the
Interior (1804), from where he closely monitored the execution of the
1802 décret creating lycées. Napoleon also put him in charge of
reorganising the Universities of Turin (1805) and Florence (1808)
(Chappey et al., 2014). Ultimately, in France this time, Napoleon invited
him to attend meetings to discuss the new public education plan in
January 1808°. At that precise juncture, Degérando wrote a long letter
defending the creation of a philosophy class in the lycées (to which we
will return later in this article*). Degérando owed his position as an
intimate of Napoleon to the fact that he embodied an ideal of political
and philosophical conciliation, which made him the ideal executor of the
Emperor’s ‘fusion’ project: while practicing the analysis of ideas that
was the hallmark of the ‘new philosophy’ despised by Napoleon, he
maintained that the truths discovered in this way served above all as
“confirmation” of the maxims of the Christian religion (Yuva, 2014).

All three thus have in common that they were men of trust for
Napoleon’s authoritarian regime and that they were conciliatory, even
actively involved, in his Empire-wide cultural propaganda policy. This
common disposition enabled them to gain access to privileged positions
in order to establish standards for professional activity, which at the time
was largely unregulated (Ribard, 2000). In addition to their joint, albeit
differentiated, importance in the administrative process of creating
philosophy teaching at the lycée, the chairs held by Laromiguiére and
Royer-Collard had a major influence in France during the First Empire
as their classes were attended primarily by students from the Ecole

3 AN, AF/IV/1050: Letter from Degérando to the Emperor, 6 February 1808.
4 Ibid., Degérando to the Emperor, 7 January 1808.

36 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

normale, the future lycée teachers of the Empire—including Victor
Cousin.

Secondly, they share an active use of scientific rhetoric to defend
the usefulness of philosophy in the face of a political power reluctant to
give such a category any visibility. In 1810, at a time when philosophy
classes were being opened in every lycée, the Grand-Maitre de
I’Université, Louis de Fontanes, stated in a circular to the recteurs
d’académie that “in no religious instruction, in no academic discourse
[...] should the word philosopher or antiphilosopher ever be uttered” >,
for fear of reviving old quarrels. The issue at stake in the discussions to
be held, on the philosophers’ side, can thus be understood as a
redefinition and revaluation of the label. Although Laromiguiére,
Degérando and Royer-Collard all took the floor to defend this project,
they did so in institutional spaces that gave their words a different weight
and led them to adopt slightly different rhetorical strategies.

Degérando and philosophy as natural history

Degérando is the first to defend “philosophy’, in the long letter to
the Emperor dated 7 January 1808 aforementioned. The institutional
context in which it was written is crucial to understanding the status of
its arguments. Its primary purpose was to present, in anticipation, the
conclusions of the Rapport historique sur les progrés de la philosophie
depuis 1789 that Degérando had just completed. He had been
commissioned to do so on 29 May 1807 by the History and Ancient
Literature class of the Institut National, following a decree issued by

5 Nancy, Archives départementales de Meurthe-et-Moselle, 1 T 2027: Circular to the
recteurs, 21 January 1810. This was sent to every académie.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 37



Félix Barancy

Napoleon, then First Consul, five years prior®. The plan was for this
report to be delivered personally to the Emperor by the secretary of each
classe, who would explain its ins and outs—a presentation that took
place on 20 February 1808. In fact, the very content of Degérando’s
report meant that this presentation had to be anticipated and its
conclusions justified in private: firstly, of all the reports, the one on
philosophy was the most controversial—‘the most delicate part’, in
Degérando’s words—and, secondly, its conclusions ran counter to the
reforms taken by Napoleon until then.

Indeed, the Rapport is very explicitly presented as a defense of
philosophy and concludes with the need to ‘“erect a few chairs of
philosophy in France, particularly in establishments intended to train
teachers” (Degérando, 1810, p.355), even though the plan for the lycées
had explicitly been to abolish such chairs (Barancy, forthcoming). Even
worse, Degérando (1810, p.346) defended the “metaphysics” practiced at
the Institut and the benefits of Condillac’s philosophy. In this context, the
rhetorical strategy of the letter is twofold. Firstly, unlike many of his
contemporaries, Degérando doesn’t distinguish between good and bad
philosophy but between true and false philosophy. This enables him to
denounce the “abuses committed in the name of philosophy, in relation
to morality, religion and political institutions”, in other words, to save the
category from being misappropriated and thus to leave a space open for
its institutionalization in the Napoleonic system. More precisely, his
point is to call for the institutionalization of “this philosophy which calls
on reason, not to proscribe, but to found religious ideas, [...] which
respects established institutions”. Behind the conventional theme of the
defense of philosophy against unjust attacks—from someone who “from
[his] early years, [had] been committed to it”—is in reality the

6 Bulletin des lois de la République frangaise, vol. 5,n. 167, 1802, p.347.

38 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

justification of its political usefulness for the imperial regime. In essence,
for Degérando it was a question of presenting philosophy as a
foundational knowledge for the regime, not only supporting the progress
of the other sciences and the nation’s economic prosperity, but also
reinforcing political power in its ambition to control and stabilize
society—that is to say, to lay the foundation of the Empire’s ‘official
philosophy’.

This first line of defense implies the second, which consists in
the very results of the Rapport: the defense of philosophy as a science.
Firstly, it is worth noting that, in the introduction to his letter, Degérando
refers to his writing as a “report on the state and progress of the sciences
over the last twenty years”, whereas the official decree explicitly
distinguished the sciences from the lettres, in line with what has been
called Napoleon’s “epistemological program” (Zékian, 2011). Behind
this rapprochement of philosophy with the sciences lay the defense of its
positiveness, in an intellectual context where it was massively accused of
leading to doubt (Barancy, 2025). This assertion is articulated explicitly
in both the letter and the 1808 Rapport:

History, considered as a moral picture [fableau] of opinions and morals, of
the revolutions they have undergone, of the causes and effects of these

revolutions, is the first school of philosophy; for philosophy is also an
experimental science. (Degérando, 1810, p.329)

Here, the defense of the positivity of philosophy is conveyed by
the reference to the idea of experimental science: to apply “Baconian
method” (ibid., p.332) to the opinions of the past, considered as factual
manifestations of the human effort to appropriate what is true, i.e. to
objectify them in the form of a picture (tableau) or a comparative model,
allows one to produce authentic knowledge. On the other hand, and
Degérando is quite clear on this point, to go without a method, in other
words to follow the path of the “eclecticism” (ibid., p.297) of the

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 39



Félix Barancy

German philosophers as well as the French encyclopedists, is to put on
the same level very different doctrines that are more or less acceptable
from a moral point of view. This equivalence risks leading to skepticism,
1.e. a position that “confuses truths and errors in a common proscription”
(Degérando, 1804, vol.3, p.360). In essence, behind the rhetorical
element ‘Baconian method’, Degérando claims the possibility of writing
a history structured by choices made or to be made among the past, in
opposition to German historians of philosophy who pursue erudition and
exhaustiveness for their own sake.

In fact, this historiographical critique itself recodes the
controversies that were taking place at the same time in France over the
epistemology of the life sciences, and more particularly between Etienne
Geoffroy Saint-Hilaire and Georges Cuvier—President of the Conseil de
I’Université in 1809—over the status of travel and observation. Whereas
Geoffroy Saint-Hilaire “matured his ideas far from the museum” (Le
Guyader, 1998, p.42), in other words in the field of distant exploration,
Cuvier, on the other hand and like Degérando who refused to take part in
the Baudin expedition, embodied the figure of the “sedentary scientist”
(Chappey, 2002, p.772). This latter position is predicated on the idea that
scientificity does not stem from collecting practices in themselves, but
from the analysis of materials collected by others. As Findlen and
Toledano showed (2018), the rise of comparative anatomy was linked
more to the development of natural history museums and private
collections than to the transformation of experimental practices.
Similarly, in the foreword to his Histoire comparée, Degérando
emphasizes that his comparative practice takes precedence over that of
the “industrious scholars of Germany” (Degérando, 1804, vol.1, p.65),
from whom he borrows most of his “material”, i.e. summaries of past
philosophical systems. He supplements these with travel accounts such
as those of David Cranz, which took the form of decontextualized local

40 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

narratives ready to be integrated into European teleology (Jensz &
Petterson, 2021). The paradigm nevertheless went beyond Cuvier and
Degérando, and even beyond the group of Observateurs de I’homme,
since, for example, a naturalist like Eugéne Patrin states in 1800 that the
“materials” for his Histoire naturelle des minéraux were ‘“‘various
excellent collections [recueils] and other modern works of the greatest
merit” (Patrin, 1800, vol.1, p.XXIII).

However, it is important pointing out the limits, i.e the rhetorical
dimension, of this comparison between the history of philosophy and
natural history. Indeed, Cuvier’s comparative approach is based on the
discovery of structural correlations between living beings. Then, on the
basis of these observed correlations, Cuvier produces a number of
‘systems’ equal to the fundamental variations in these structural
homologies (contrary to Geoffroy Saint-Hilaire, who, for example,
continued to aim for a single system that would bring together all the
observations). The result is “four principal forms, four general plans [...]
according to which all animals seem to have been modelled” (Cuvier,
1817, p.57). It is true that Degérando’s aimed at producing a
classification based on the reconstruction of a very small number of
philosophical ‘systems’, based on observations of similarities between
doctrines (Degérando, 1804, p.XXVI); and in this sense, he may well
present his approach as an “imitation” of that of the naturalists (ibid.,
p-XXV). But the aim of the work does not so much produce a
conciliation of the data of experience as, on the basis of a sorting of
doctrines according to moral and religious criteria, elements of
consensus. This dimension, absent from the naturalists’ approach (even if
Cuvier’s framework is explicitly that of creationist ‘fixism”), thus leads
Degérando to exclude a priori, and without justifying it, many
philosophical traditions (Park, 2016, pp.31-50).

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 41



Félix Barancy

It is clear that Degérando’s did not sought to adopt the approach
of a naturalist in the strict sense of the term but to borrow its paradigm
from a dominant science in a field under construction, in order to assert
the scientific nature of his own approach in a context in which it was
very much devalued: both by a political regime which considers it at best
useless, at worst dangerous, and by a scholarly public which, like Jean-
Etienne Montucla, equates the “history of the opinions of philosophers”
with a mere “compil[ation]” or even fantasized “tales” (Montucla, 1802,
pp.655-656).

Philosophy class, between sciences and lettres according to

Laromiguiere

Alongside Degérando advocating for the creation of philosophy
chairs in 1808, Laromiguiére was directly involved in the decision-
making process that ultimately led to it. Although he did not himself sit
on the Conseil de I’Université, Laromiguicre followed its work closely,
as it was chaired by Cuvier, a mutual friend of Degérando; he, also was,
like them, a member of the Institut and of the Société des observateurs
de I’homme. Moreover, Laromiguiere had a friend of his attending its
sessions: Martial Borye Desrenaudes. So, when the Conseil met in
December 1808 to draw up new regulations for the lycées, and, in
accordance with the University statutes of 1802, made no provision for
teaching philosophy, Laromiguiére was well kept informed. According to
Janet (1848, p.261), he then would have sent Desrenaudes a series of
recommendations to read to the Conseil. The Conseil’s archives actually
mention that “observations” forwarded by Desrenaudes were read’. But,

7 AN, F/17/*/1751: Conseil de I’Université, 23 December 1808.

42 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

as they were made orally, we only have a record of the debates to which
they gave rise—which are quite different from the context reported by
Janet in the 1840s. Indeed, the aim of the discussion was to define the
respective relationships between sciences and lettres:

1° Will the simultaneous study of mathematics and humanities

[lettres] be maintained in lycées, or will the study of

mathematics only begin at the time when the humanities [/ettres]

course ends?

2° In which humanities [humanités] classes will lycées students

begin the study of mathematics?

3° In what proportion will the study of mathematics be combined

with that of rhetoric?®

In this context—prompted by Laromiguicre’s observations—the
Conseil decided that the rhetoric course would last two years and that
pupils would study lettres in the first year and sciences in the second,
following the model inherited from the colleges of the Ancien Régime.
The solution was not satisfactory, however, since the following session,
continuing its examination of Laromiguiere’s observations, it “decided
that the course of study in the lycées would be seven years and that the
last year would be specially devoted to philosophy™. These two
discussions are directly linked, as the intellectual context at the time was
saturated by the “war between science and literature”—an expression
referring to the extreme polemical polarization of a debate about the
subordination of one to the other. While the official doctrine was that the
sciences were fertile ground for revolution, insofar as they “were forced
to abandon their old systems every day for the new observations brought
about by time or chance”, many former teachers at the Ecoles centrales

8 Ibid. « Humanités » was the generic name given to the last two years (out of six) of the
curriculum.
% Ibid., 27 December 1808.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 43



Félix Barancy

were campaigning to put the “science du calcul” back at the forefront of
teaching (Barancy, forthcoming).

Insofar as philosophy has a hybrid status—neither science nor
lettres—, it appears to be a way of overcoming this dichotomy and thus
of resolving this intellectual war institutionally: which is how it is
formally presented in these reports, but also as it is defined by
Laromiguiere in his opening lesson in April 1811. His discourse dealt
with a theme dear to Ideologists: improving the language. Nevertheless,
it went beyond Condillac’s model of the ‘language of calculations’
(langue des calculs). More precisely, Laromiguiére defends the existence
of a universal language, but one that differs from both that of
mathematicians and that of the great writers, while at the same time
being able to be read as underlying these two types of discourse, and
which he calls the ‘language of reasoning’ (langue du raisonnement;
Laromiguiere, 1811). This was conceived as a way to reconciliate
Boileau and Newton, but by a different route to the reductionist one
advocated by Cabanis, which subjected belles-lettres to the empire of the
sciences (Zékian, 2011).

In essence, Laromiguiére’s enterprise consisted in inventing a
common paradigm for the sciences and the lettres, based on an analysis
of the formation of our ideas, thus realizing the conciliatory ambition
that characterized the whole of Napoleon’s educational project. However
relevant he may have been in this respect, Laromiguiére’s undertaking
was yet hardly a landmark. Firstly, because by the 1810s the philosophy
of the Idéologues was largely out of fashion; secondly, because he
stopped teaching six months after his opening lesson, in December 1811.
Although his biographers have often put forward medical reasons, it
seems more plausible to see in this the sign of tensions, within the
faculty, with the new school embodied by Royer-Collard and with a
political power frankly hostile to Condillac’s legacy, as Laromiguicre

44 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

continued all of his activities that did not involve teaching (such as his
work as the librarian of the Faculté or as an examiner for the
agrégation). In the same year 1811, Laromiguiére was replaced by
Francois Thurot, whose teaching, structured around a definition of
philosophy as the science of facts of consciousness (Nicolas, 2007,
p.136), was close to that of Royer-Collard.

Royer-Collard and the institutionalization of the scientific

paradigm

Royer-Collard’s institutional position as a professor of the
history of philosophy at the Faculté¢ des lettres de Paris gave him the
authority and publicity to establish disciplinary and professional
standards. Conventionally, his opening lesson entailed a defense and
illustration of the discipline. Just as Laromiguicre, six months earlier,
had emphasized the contributions of philosophy “to the movement of
thought and the progress of science” (Laromiguiére, 1811, p.1), Royer-
Collard defended the capacity of the history of philosophy to produce
“results” (Royer-Collard, 2013, p.70). In this context and as Degérando
did before him, he emphasizes the benefits of the comparative approach
over a strictly narrative history, i.e. one written according to “the order of
times [/’ordre des temps]” (ibid., p.64), identified with the German
histories of philosophy (Brucker, Meiners, Tiedemann, Buhle; ibid.,
p.71). Once again, this methodological gap is presented as the condition
for “elevating the history of philosophy to the dignity of a science”
(ibid., p.73); it is also referred to “some excellent works” recently
published—a formula referring unambiguously in 1811 to that of
Degérando. Lastly, it is important to stress out with Landrin (2007) the

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 45



Félix Barancy

very strong heteronomy of philosophical knowledge from political
power: the production of a history that is a “true science” is presented
here as a “duty” imposed by the Grand-Maitre Fontanes, as opposed to a
“frivolous” but also ‘“dangerous” philosophy (Royer-Collard, 2013,
p.73)—Royer-Collard using here the very same rhetorical elements as
Napoleon in 1808.

From a rhetorical point of view, Royer-Collard reproduces all the
markers bequeathed by Degérando. This is hardly surprising, given that
the field of the history of philosophy had been profoundly renewed by
Degérando, at least on an institutional level. In this context, his opening
lesson may well be seen as an important step in the formalization of
professional standards. Namely, it truly inaugurates the tradition of the
history of philosophy a la frangaise, i.e. a history less sensitive to the
chronological development of thought than to a structural analysis of
‘philosophical systems’, a tradition to which Cousin would later give
great visibility (Moreau, 2018). However, the lectures given by Royer-
Collard at the Faculté¢ des lettres in the two years that followed partly
contradict this inaugural presentation.

To be precise, the lessons'® undertake an important reformulation
of the status of observation and the observer. While Royer-Collard, like
Degérando, insists on the foundational nature of observation in the
history of philosophy, it is no longer a question of relying on recorded
observations made by others. As Montégre has pointed out (2024,
p.285), such a sense of observation has an eminently collective
dimension. Royer-Collard, on the other hand, promotes a solitary
observation that belongs to the philosopher alone:

10 We refer here to the lessons of 1812-1813 as published in fragments by Corinne Doria
from a second-hand source (Royer-Collard, 2013), as W,ell as to Joseph Guignault’s
handwritten notes on these same lessons (archives of the Ecole normale supérieure, Ms
15/1).

46 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

The observation of human nature, like that of the physical world, consists in a
review of the facts. [...] Where are the facts? They are in ourselves and in
others. We therefore obtain them through our own experience and that of
others; and observation must be as extensive as this dual experience. (Royer-
Collard, 2013, p.113)

Where Degérando valued above all the experience of past
centuries (Barancy, 2025), Royer-Collard adds another type of
experience: inner experience. He thus pluralizes the ‘“materials” of
philosophy (Royer-Collard, 2013, p.113) in order to found a psychology
behind the title “history of philosophers’ opinions”. Then, the
scientificity of philosophy is no longer measured by the quality of the
analysis of past philosophies, nor by the ability to establish a
classification of these philosophies as do the naturalists, but by an
individual’s own competence to observe himself.

This reversal was made possible by two withdrawals. Firstly, that
of Pastoret, whose place Royer-Collard took at the Faculté des lettres—
Pastoret was renowned (and praised as such by Degérando in the 1808
Rapport, p.331) for his comparative approach to philosophy and
legislation. With Royer-Collard, the methodological break is clear.
Secondly, that of Laromiguiére, who ceased to teach from the start of the
1811 academic year, replaced by Thurot. It illustrates, more generally,
the crisis of the Condillacian or post-Condillacian heritage embodied by
the latter and which Napoleon despised. After receiving a report on
Royer-Collard’s introductory lecture, he said he was pleased to see “a
new and very serious philosophy rising up in [his] University, which will
be able to rid us of Idéologues” (quoted by Merlet, 1878, pp.138-139).
From a philosophical perspective, the break was even sharper than with
Pastoret. As Landrin (2007) points out, the rhetoric of inner observation,
borrowed from Reid and Dulgald Stewart, to whom Royer-Collard
makes a major contribution in his teaching, makes it possible to restore

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 47



Félix Barancy

the possibility that there are truths that cannot be proven by experience,
i.e. that are prior to any form of sensation.

This explains the absence of a historical dimension in his
lectures, unless one understands this to mean a critical review of
predecessors in the exercise of studying and classifying facts of
consciousness: i.e. the program that Victor Cousin followed when he
replaced Royer-Collard in 1815, and which he presented as his own in
1826 (Antoine-Mahut, 2019a).

Victor Cousin: philosophical appropriation and institutional

reform

Cousin began his career as a philosophy teacher, following in the
footsteps of Royer-Collard, whose deputy he became in 1815. Praised for
his oratory skills and, above all, for the explicitly political tone of his
lectures, which this time were directed against the regime, he quickly
emerged as the leader of the ‘new philosophy’ in France. This position
meant both distinguishing himself from his predecessors and
appropriating their legacy, but without saying so. The distancing was
clear from Cousin’s opening lecture in 1815. While praising the
“usefulness” of the comparative approach “bequeathed to us by M.
Degérando and M. Royer-Collard”, he also described it as a “false
method” that violated the ‘“historical order” and, ultimately, as a
“dangerous method” (Cousin, 1855, p.3). In reality, this is mainly a
rhetorical device to mask the strict adherence to their epistemological
program (establishing psychology) and even the doxographic model,
since Cousin does nothing more than present a decontextualized history
with a very low degree of historicity (Barancy, 2025). He even borrows

48 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

Degérando’s rhetoric of ‘pacification’ to describe his own ‘eclectic’
project, which he nevertheless presents as something new (Antoine-
Mabhut, 2019a).

Furthermore, Cousin continued his predecessors’ project of
making philosophy a science. However, as illustrated by the replacement
of Bacon as the guiding figure with Descartes (or rather a Descartes
expurgated of his scientific texts; see Antoine-Mahut, 2026), this
philosophical science would henceforth be considered separate from the
positive sciences. This led some of his biographers, such as Barthélemy
Saint-Hilaire, to write that with Cousin, “philosophy was no longer to be
science, but history” (1895, p.303). But Cousin himself was clear about
him founding a “subjective science”, as early as 1817 (Cousin, 1826,
p-229). This paradoxical formulation makes full sense in the context of
the rise of physiology, made possible by a more conciliatory political
regime and the development of medical institutions, accompanied by a
standardization of medical practices. However, physiology claimed for
itself the title of ‘science of man’. In this context, Cousin had to assert at
once 1) the scientific nature, 2) the specificity and 3) the autonomy of
philosophy from the physical or ‘material’ sciences (Antoine-Mahut,
2019b).

In summary, Cousin borrows Degérando’s doxographic model
and eclectic project, and Royer-Collard’s idea that philosophy is above
all a psychology, in order to re-establish the criterion of scientificity in
philosophy in the face of competition from physiologists who are
rehabilitating the legacy of Condillac and Idéologues (Lézé, 2024).
However, such a project also comes with the pretension of presenting
oneself as the father of the new philosophy. This time, Cousin enters into
dialogue more directly with Laromiguiére—no longer to criticize his
sensualism (Cousin, 1829), but to retrospectively and posthumously
appropriate what he identifies as his spiritualism. More precisely, this

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 49



Félix Barancy

approach, essentially carried out in the speech Cousin gave at
Laromiguiere’s funeral (1837), consists in distinguishing the latter from
the group of Idéologues, granting him the status of precursor of “the
philosophy of our time” (ibid., p.5), namely that which rehabilitated
“intelligence in its activity, in its independence, in its dignity” (ibid.,
p.6). Thus, Cousin reinterprets Laromiguiére’s work in a philosophical
context that is completely different from what it was, i.e. through the
prism of the distinction between the soul and the body: Laromiguiére is
the one who, against the domination of the physical sciences, came to re-
establish a philosophy of the activity of the soul—what Cousin proposed
to call ‘Psychology’ and was soon to include in the curriculum.

This last point helps us understand Cousin’s role in formalizing
professional standards for philosophical activity. He did not invent or
create the ‘discipline’ of philosophy any more (nor any less) than
Degérando, Laromiguiére or Royer-Collard. However, he is responsible
for administrative measures that were unparalleled in comparison with
those of his predecessors. By gaining access to every possible position of
power in the management of public education, he created the conditions
for the long-term reproduction of standards that he rewrote in close
dialogue with his predecessors. Paradoxically, this eminently strategic
dimension of the idea of the ‘birth’ of philosophy in France, which aimed
to decontextualize specific political actions, had two effects: it denied
that philosophy could be a science, thereby discrediting philosophy as a
discipline, and it denied the undeniably philosophical dimension of these
methodological choices.

50 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

REFERENCIAS

Antoine-Mahut, Delphine. Une philosophie frangaise sans
philosophie frangaise. L’éclectisme de Victor Cousin. In : C. Konig-
Pralong, M. Meliado & Z. Radeva (eds). The Territories of
philosophy in Modern Historiography. Turnhout: Brepols, 2019a,
p-149-168.

Antoine-Mahut, Delphine. Experimental Method and the Spiritualist
Soul. The Case of Victor Cousin. Perspectives on Science, n. 27(5),
p. 680-703, 2019b.

Antoine-Mahut, Delphine. Figures of Descartes in 19th-Century
France. In: J. Secada, T. Tanner & C. Wee (eds). The Cartesian
Mind. London: Routledge, 2026.

Barancy, Félix. Des auteurs aux autorités. Refondation
philosophique et invention du canon dans la France
postrévolutionnaire. Revue de métaphysique et de morale, n. 125,
p. 63-80, 2025.

Barancy, Félix. La création de la classe de philosophie (1809): une
mesure conciliatrice dans la « guerre des sciences et des lettres ».
Histoire de I’éducation, forthcoming.

Barthelemy Saint-Hilaire, Jules. M. Victor Cousin, sa vie et sa
correspondance. Paris: Hachette, 1895.

Chappey, Jean-Luc. La Société des observateurs de [’homme. Des
anthropologues au temps de Bonaparte. Paris: Société des études
robespierristes, 2002.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 51



Félix Barancy

52

Chappey, Jean-Luc, Christen, Carole & Moullier, Igor. Joseph-Marie
de Gérando (1772-1842). Connaitre et réformer la société. Rennes:
PU de Rennes, 2014.

Chatelet, Frangois. La Philosophie des professeurs. Paris: Grasset,
1970.

Cousin, Victor. Fragmens philosophiques. Paris: Sautelet, 1826.

Cousin, V. Legons de philosophie de M. Laromiguiere, jugées par M.
Victor Cousin. Paris: Johanneau et Rouen, 1829.

Cousin, Victor. Discours prononcés aux funérailles de
M. Laromiguiére, le 14 aotit 1837. Paris: Firmin Didot, 1837.

Cousin, Victor. Premiers essais de philosophie, 3 ed. Paris:
Librairie nouvelle, 1855.

Cuvier, Georges. Le regne animal distribué d’aprés son
organisation. Paris: Deterville, 1817.

Daston, Lorraine & Galison, Peter (eds). Objectivity. New York:
Zone Books, 2007.

Degérando, Joseph-Marie. Histoire comparée des systéemes de
philosophie. Paris: Henrichs, 1804.

Degérando, Joseph-Marie. Philosophie. In: B.-J. Dacier, Rapport
historique sur les progres de [’histoire et de la littérature ancienne
depuis 1789 et sur leur état actuel. Paris: Imprimerie impériale,
1810, p. 278-355.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

Findlen, Paula & Toledano, Anna. The materials of natural history.
In H.A. Curry, N. Jardine, J.A. Secord & E.C. Spary (eds), Worlds of
natural history. Cambridge UP, 2018, p. 151-169.

Gibbons, Michael et al. The new production of knowledge. London:
Sage, 1994.

Jacouty, Jean-Frangois. Tradition et modernit¢ dans la pensée
politique de Royer-Collard. Revue frangaise d’histoire des idées
politiques, n. 27(1), pp. 75-109, 2008.

Janet, Paul. Laromiguiére. La Liberté de penser, n. 1, p. 260-261,
1848.

Jensz, Felicity & Petterson, Christina (eds). Legacies of David
Cranz s ‘Historie von Grénland’ (1765). Cham: Palgrave, 2021.

Konig-Pralong, Catherine. L’histoire de la philosophie appartient-
elle au champ des sciences humaines et sociales ?. Revue d’histoire
des sciences humaines, 30, p. 49-70, 2017.

Landrin, Xavier. Les stratégies formelles de Royer-Collard. Langage
autorisé et philosophie d’Etat. In: B. Curatolo & J. Poirier (eds). Le
style des philosophes. Besangon: PU de Franche-Comté, 2007,
p. 143-152.

Laromiguiere, Pierre. Discours sur la langue du raisonnement. Paris:
Brunot-Labbe, 1811.

Laromiguiere, Pierre. Premiers travaux de métaphysique (1780-
1800) Ed. F. Barancy & P. Brouillet. Paris: Classiques Garnier, 2026.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 53



Félix Barancy

54

Le Guyader, H.. Geoffroy Saint-Hilaire. Un naturaliste visionnaire.
Paris: Belin, 1998.

Lézé, Samuel. Contrdler le territoire philosophique a coups de
canon. L’éclipse de I’histoire comparée de Joseph-Marie Degérando
(1772-1842) a l’orée d’une juridiction de I’incomparable. In: C.
Konig-Pralong, M. Meliado & Z. Radeva (eds). The Territories of
philosophy in Modern Historiography. Turnhout: Brepols, 2019,
p. 223-244.

Lézé, Samuel. Madness and ideologist philosophy of the mind. Pinel
and Condillac on the dualism of understanding and will. In D.
Antoine-Mahut & A. Waldow (eds), Condillac and his Reception.
On the Origin and Nature of Human Abilities. London: Routledge,
2024, p.102-118.

Merlet, Gustave. Tableau de la littérature frangaise de 1800 a 1815.
Paris: Didier, 1878.

Moreau, Pierre-Frangois. Victor Cousin, la philosophie et son
histoire. Le Telémaque, n. 54, p. 57-66, 2018.

Montégre, Gilles. Voyager en Europe au temps des Lumiéres. Les
émotions de la liberté. Paris: Tallandier, 2024.

Montucla, Etienne. Histoire des mathématiques. Paris: Agasse, 1802.

Nicolas, Serge. Histoire de la philosophie en France au XIX® siécle.
Naissance de la psychologie spiritualiste (1789-1830). Paris:
L’Harmattan, 2007.

Novak, Maximilien. Napoléon et [’Empire des lettres (1799-1814).
Paris: PUF, 2023.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Becoming philosophe: constructing academic and professional legitimacy in
early 19th-Century France

Park, Peter K.J. Africa, Asia and the history of philosophy. Racism in
the formation of the philosophical canon (1780-1830). Albany:
Suny, 2016.

Pastoret, Emmanuel. Zoroastre, Confucius et Mahomet comparés
comme sectaires, législateurs et moralistes. Paris: Buisson, 1787.

Patrin, Eugéne. Histoire naturelle des minéraux. Paris: Crapelet,
1800.

Picavet, Frangois. Les idéologues. Paris: Alcan, 1891.

Poucet, Bruno. Une exception frangaise: vers un nouveau paradigme
de I’enseignement de la philosophie en Terminale ? Recherches en
éducation, n. 13, p. 16-25,2012.

Ribard, Dinah. Philosophe ou écrivain? Problémes de délimitation
entre histoire littéraire et histoire de la philosophie en France, 1650-
1850. Annales HSS, n. 55(2), p. 355-388, 2000.

Royer-Collard, Pierre-Paul. Textes philosophiques et psychologiques.
Ed. C. Doria. Paris: L’Harmattan, 2013.

Vermeren, Patrice. Victor Cousin. Le jeu de la philosophie et de
[’Etat. Paris: L’Harmattan, 1995.

Wagquet, Frangoise. L’ordre matériel du savoir. Paris: CNRS
Editions, 2015.

Yuva, Ayse. (2014). L’utilité indirecte de la philosophie et de son
histoire chez Degérando. In: J.-L. Chappey, C. Christen, & L.
Moullier (eds). Joseph-Marie de Gérando (1772-1842). Connaitre et
Réformer la Société. Rennes: PU de Rennes, 2014, p. 63-77.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025. 55



Félix Barancy

Zg¢kian, Stéphane. Siécle des lettres contre siecle des sciences :
décisions mémorielles et choix épistémologiques au début du XIX®
siecle. Fabula-LhT, n. 8, 2011.
https://www.fabula.org/lht/8/zekian.html

56 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 30-56, 2025.



Qui peut mener la science de l'homme ? Le conflit pour
l'autorité scientifique entre théologie, philosophie et médecine

(1850-1854)
WHO CAN LEAD THE SCIENCE OF MAN ? SCIENTIFIC AUTHORITY IN
CONFLICT BETWEEN THEOLOGY, PHILOSOPHY AND MEDICINE (1850-1854)

Hacques Romain”

RESUME :

L'objectif de cet article est de montrer comment le débat sur la légitimité disciplinaire qui
se noue entre le théologien Gioacchino Ventura, le philosophe Charles de Rémusat et le
médecin Jacques Lordat, prend progressivement la forme d'une redéfinition de la science
de I'homme. L'enjeu est ainsi d'interroger les frontiéres disciplinaires entre les savoirs et
de complexifier la définition de la profession philosophique, en montrant comment elle
se fagonne en regard des autres disciplines. Un premier résultat de ce travail est de
montrer que les controverses médicales des années 1850-1860 s'originent dans un conflit
disciplinaire avec la théologie, qui engage l'autorité en matiére d'anthropologie. Un
second résultat est de montrer la pluralité des programmes anthropologiques du milieu du
XIXe siécle. Un troisiéme résultat est d’établir que les médecins de Montpellier et les
philosophes spiritualistes s'accordent non sur la définition de I'homme, mais sur une
conception partagée de leurs domaines disciplinaires respectifs.

MOTS CLEFS : Histoire de la philosophie ; Histoire de la médecine ; Science de
I'homme ; Charles de Rémusat ; Jacques Lordat

* Romain Hacques a soutenu une thése de philosophie a I’Ens de Lyon en 2024 sous la
direction de Delphine Antoine-Mahut et Kim Sang Ong Van Cung, intitulée « L’exigence
métaphysique du corps propre dans la philosophie “frangaise” au XIXe siccle (1860-
1940) ». I est actuellement post-doctorant au LabEx Comod ou il effectue des recherches
sur les métaphysiques médicales au XIXe siécle.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 57



Hacques Romain

ABSTRACT

The objective of this article is to study how the debate on disciplinary legitimacy
between the theologian Gioacchino Ventura, the philosopher Charles de Rémusat and the
physician Jacques Lordat, gradually leads to redefine the science of man. It enables us to
question the disciplinary boundaries of the mid XIXth century and to complicate the
definition of the philosophical profession, by explaining its construction in relation to
other disciplines. A first result of this work is to show that the medical controversies of
the 1850s and 1860s came from a disciplinary conflict with theology, which engaged
authority in matters of anthropology. A second result is to show the plurality of
anthropological programs of the mid-nineteenth century. A third result is to establish that
the physicians of Montpellier and the spiritualist philosophers agreed on conception of
their respective disciplinary fields, even if they do not share the same definition of man,
KEYWORDS: History of philosophy; History of medicine; Science of man; Charles de
Rémusat; Jacques Lordat.

Introduction

La construction d'une science de I'homme, menée autant par
Victor Cousin que par Théodore Jouffroy, est centrale dans les travaux
philosophiques du spiritualisme frangais du début du XIXe siécle. C'est
néanmoins une science dont la direction ne cesse pas d'étre discutée au
sein méme du spiritualisme, mais aussi avec les autres disciplines. Le
projet de la science de I'homme est en effet repris a leur compte autant
par les médecins', par les phrénologues (Reneville, 1997), que par les

! « Enfin nous avons eu pour but, dans cet ouvrage, de dévoiler le mystére a la
faveur duquel le mauvais golit menace de se répandre dans la science de
I'homme physique et moral de contribuer, par un nouvel effort, aux progres de la
médecine physiologique, et de signaler les causes qui les empéchent d'étre
encore plus rapides qu'ils ne sont; enfin, de préserver d'un asservissement
honteux une science que nous chérissons, et a la gloire de laquelle nous avons

58 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

aliénistes®. La connaissance de I'hnomme est alors au cceur d'un débat sur
les partitions des compétences disciplinaires, de la part d'institutions qui
cherchent a fonder leur 1égitimité a connaitre I'nomme. C'est dés lors le
rapport de ces disciplines qui devient problématique. La définition de
I'homme que chacune propose porte en elle une conception de la
répartition des roles disciplinaire, qui peut prendre la forme d'un partage
des taches dans la connaissance de I'homme comme d'une hiérarchie
voire d'une subordination disciplinaire. Tandis que les premiers débats
sur la science de l'homme, au sein du mouvement des Idéologues
(Azouvi, 1995 ; Saad, 2016), puis entre la psychologie philosophique et
la médecine (Antoine-Mahut, 2019, 2020), ont recu un éclairage
important, la maniére dont la bataille pour la science de 'homme se
reconfigure dans les années 1850-1860 n'a pas encore été étudiée de
manicre systématique. Un des événements qui lance les débats les plus
virulents sur la maniére de mener cette science ne vient pas, contre toute
attente, d'un discours a portée d'abord anthropologique, mais d'une série
de préches religieuses trés populaires, effectuées par le pere Gioacchino
Ventura au début des années 1850. D'abord a Montpellier, puis a Paris,
les préches de Ventura plaident pour une subordination de la vérité
philosophique a la vérité religieuse ; la connaissance ne peut E&tre

déja consacré plus de la moitié de notre vie ». F. Broussais, De l'irritation et de
la folie, ouvrage dans lequel les rapports du physique et du moral sont établis
sur les bases de la médecine physiologique, Delaunay, Paris, 1828, p. XXXI.

2 Scipion Pinel, par exemple, met a la téte de la science de lI'homme les
aliénistes, car les troubles de 1'esprit constituent le point de départ idéal pour la
connaissance de 'homme normal. Sans cela on risque de retomber dans la
métaphysique : « Que deviendra la science de I'hnomme au milieu de ce grand
acheminement du siécle ? Elle qui devrait marcher en téte se trainera-t-elle,
toujours honteuse et surannée, sur les pénibles traces de la métaphysique ou du
matérialisme ? ». S. Pinel, Physiologie de I'homme aliéné : appliquée a l'analyse
de I'homme social, Rouvier et Le Bouvier, Paris, 1833, p.2-3.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 59



Hacques Romain

autonome sans errer et doit se subordonner au dogme révélé. Si le
discours de Ventura est pris avec extrémement de sérieux par les
scientifiques et les philosophes, c'est qu'il met en question leur autorité
en matiere de connaissance (Bianco, 2024). Par la suite, les philosophes
comme les médecins doivent défendre l'autonomie de leur profession en
s'efforgant de définir ce qui fait leur 1égitimité disciplinaire.

Dés lors, un glissement s'opére depuis un débat sur I'autonomie
de la philosophie vis-a-vis de la religion, vers un conflit sur
l'identification de la discipline la plus apte a prendre la direction des
recherches sur la science de I'homme. Avec l'offensive théologique de
Ventura, qui prétend hiérarchiser philosophie et religion, plusieurs
disciplines en viennent a revendiquer leur propre domaine de
compétence et a redéfinir leur place dans la production d'un savoir
anthropologique. En effet, la théologie, la médecine et la philosophie
prétendent toutes a une connaissance de I'homme. Nous analyserons
cette controverse en nous focalisant sur deux réactions aux publications
de Ventura, la premicre en philosophie, celle de Charles de Rémusat et la
seconde en médecine, de Jacques Lordat. A cet égard, ce sont moins les
arguments de Ventura que leurs effets qui méritent examen dans la
mesure ou ils engagent la construction d'un débat sur la Iégitimité
disciplinaire li¢ a la science de I'homme.

L'objectif de ce travail est alors de voir comment les débats sur
la légitimité disciplinaire en viennent a reconfigurer le projet d'une
science de I'homme au début des années 1850 dans des termes assez
différents de ceux du début du XIXe si¢cle. Un premier résultat de cette
étude est de montrer comment se construit le clivage entre animisme et
vitalisme que l'on voit apparaitre au début des années 1850 et qui est
décisif pour comprendre les polémiques de la seconde moiti¢ du XIXe
siecle. L'enjeu est d'abord de fournir un apport a l'historiographie du
vitalisme, en interrogeant la manicre que ce courant a eu de caractériser

60 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

son autre et de se redéfinir en retour (Andrault, 2013 ; Nouailles, 2024 ;
Nouvel, 2011 ; Wolfe, 2019). Mais I'enjeu est aussi de montrer comment
se forge la catégorie d'animisme, qui est décisive dans les débats
ultérieurs en philosophie comme en médecine (Vincenti, 2019). Un
second résultat est d'expliquer les liens nouveaux et complexes qui se
nouent entre théologie, philosophie et médecine, et notamment de voir
comment les débats théologiques liguent ensemble le spiritualisme
cousinien et I'école de Montpellier, dans une discréte alliance. Un
troisiéme résultat est d'établir le réseau de figures qui permet la
construction d'une autorité légitime sur les questions relatives a la
science de l'homme ; en interrogeant les stratégies discursives de
plusieurs des acteurs de cette polémique, on met ainsi en avant la
maniére dont les figures philosophiques jouent un réle décisif dans la
définition de sa propre position ou dans la dénonciation de son
adversaire (Antoine-Mahut, 2021). Les figures ¢laborent ainsi une
historiographie polémique, indissociable de la lutte pour l'autorité dans la
science de 'homme. Dans celle-ci, la figure de Descartes est décisive
(Antoine-Mahut, 2016). Or, cette étude permet d'adjoindre a Descartes
un parent génant, Thomas d'Aquin, dans cette « affaire de famille »
qu'est l'histoire de la philosophie (Antoine-Mahut, 2013). C'est que
l'interrogation sur l'autorit¢ passe aussi par une réflexion sur la
modernité, pour faire son apologie ou la dénoncer, selon le projet
philosophique, ou théologique, que 1'on défend.

1. L'autorité philosophique : Charles de Rémusat

En 1853, Charles de Rémusat publie un long article de plus de
quarante pages dans la Revue des deux mondes, intitulé « Le pere
Ventura et la philosophie », qui rend compte et discute le livre de

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 61



Hacques Romain

Ventura, « La Raison Philosophique et la Raison Catholique,
conférences préchées a Paris dans l'année 1851 ». Il souligne que Ventura
mérite 'attention des philosophes pour avoir considéré la religion comme
une science, et avoir été des réformateurs politiques libéraux en 1848,
avec Vincenzo Gioberti et Antonio Rosmini. Cependant, c'est dans la
mesure ou Ventura a entrepris une critique radicale de la philosophie, au
nom d'une défense de l'autorité religicuse, que Rémusat engage la
polémique.

Rémusat commence ainsi par examiner la position de Ventura, et
les quatre reproches principaux qu'il adresse a la philosophie. Ceux-ci
concernent respectivement sa méthode, son objet, sa définition de la
certitude et son principe. Selon Ventura, la méthode de la philosophie,
fondée sur 1'observation et l'expérience, raméne tous les phénoménes au
seul monde naturel au détriment du monde surnaturel de la religion. Tous
les phénomeénes se retrouvent a égalité au sein de la nature. Or, pour
Ventura « l'égalité a confondu les sciences comme elle a bouleversé la
société » (Rémusat, 1853, p.821). En second lieu c'est l'objet de la
méthode qui est en cause. Cet objet est la recherche de la vérité, laquelle
« suppose qu'il n'y a que des vérités naturelles et aucune vérité révélée »
(Rémusat, 1853, p.821). Troisieme grief, celui du fondement de la
certitude. En la fondant sur le sens interne privé, c'est-a-dire sur la raison
individuelle, les philosophes se sont écartés de « la science orthodoxe
[qui] s'appuie sur l'autorité de I’Eglise » (Rémusat, 1853, p.821). Enfin,
le principe méme de la philosophie est en cause ; la philosophie moderne
a pour principe qu'aucun composé ne peut prétendre a une unité réelle,
tandis que la philosophie orthodoxe considére que l'union de plusieurs
principes devient une unité réelle. Primat de la distinction d'une part,

62 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

primat de l'unité de l'autre. Cette partition a des conséquences autant
épistémologiques que politiques’.

Ces quatre griefs contre la méthode philosophique reposent tous
sur son autonomie vis-a-vis de la religion. Ventura entend alors
réhabiliter une conception de la philosophie et de 1'autorité issue de la
scolastique de Thomas d'Aquin®. Rémusat conclut que dans l'ouvrage de
Ventura, « tout s'y réduit a cette pensée : la philosophie ne peut étre la
recherche de la vérité, puisque la vérité est connue, ou bien elle suppose
l'ignorance, autorise le doute, admet ou réalise 'erreur » (Rémusat, 1853,
p.822). De la sorte, Ventura oppose philosophie et religion et propose de
subordonner la premiére a la seconde’. Pour un philosophe comme
Rémusat, cette dépendance de la rationalité philosophique aux vérités
révélées est une pure et simple négation de la philosophie, qui néglige
« cette prétention de la raison a découvrir seule et par elle-méme la vérité
est le rationalisme ou la raison philosophique » (Rémusat, 1853, p.823.).

On peut alors retenir trois arguments de défense de 1'autonomie
et de la légitimité de la philosophie par lesquels Rémusat s'oppose a
Ventura. Tout d'abord, il souligne la modernité et le rationalisme
proprement philosophique de la démarche de Ventura. Ensuite, il montre
que celui-ci est un mauvais historien de la philosophie. Enfin il insiste
sur l'insuffisance de ce retour a la scolastique pour fonder une science de

3 Dans l'ordre social, I'unité du pouvoir résulte de I'union du sujet et du ministre,
et, I'é¢glise dans 1'ordre politique, I'unité consiste dans l'union substantielle de et
de 1'état ». (Rémusat, 1853, p.821)

4 « C'est la théologie scolastique, ou plutot c'est la philosophie de saint Thomas
d'Aquin ». (Rémusat, 1853, p.821)

5 « Sur le titre de son nouvel ouvrage, on prévoit en effet qu'il compare la raison
catholique a la raison philosophique, non pour les concilier, mais pour les
opposer, peut-&tre méme pour exclure l'une par l'autre ». (Rémusat, 1853, p.822)

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 63



Hacques Romain

I'homme. S'opére ainsi un glissement de la question de l'autorité
philosophique a celle de la connaissance de I'homme.

En premier lieu, Rémusat souligne que l'argumentation de
Ventura se place sur le plan philosophique et non sur celui d'un rappel a
l'obéissance au dogme religieux. A ce titre : « la polémique du pére
Ventura est toute moderne » (Rémusat, 1853, p.824). Elle n'est donc pas
orthodoxe comme celui-ci le prétend. En argumentant afin d'établir les
rapports légitimes de la raison et de la foi, Ventura fait ceuvre de
philosophe et s'inscrit dans la modernité, tout en récusant dans ses
conclusions la valeur de la démarche philosophique :

Je remarque d'abord que c'est une argumentation qu'on nous promet, une
argumentation imposante, triomphante, qui nous donnera I'évidence,
I'évidence mathématique. Soit; elle n'en perd pas pour cela son caractére
d'argumentation. Donner par le raisonnement une évidence mathématique,

c'est, s'il en fut jamais, un procédé de rationalisme. Ceci importe, parce que
nous sommes au principe de la science. (Rémusat, 1853, p.825)

Dés lors, Ventura apparait comme un philosophe qui s'ignore, ce
que Rémusat ne se prive pas de lui rappeler : « nous ne lui reprochons
pas de faire ainsi; c'est, selon nous, chose inévitable; nous lui
reprochons de ne pas s'en apercevoir » (Rémusat, 1853, p.825). Contre
son gré, Ventura s'affilie performativement a la modernité, au
rationalisme, et donc aux philosophes. Rémusat définit alors le
rationalisme comme la recherche de la vérité par la seule raison et le
rend solidaire de l'autonomie de la philosophie. Le discours de Ventura
se récuse ainsi de lui-méme dans son énonciation méme®. En sorte que

¢ « Le pére Ventura cherche donc; il se. demande est ou est la vérité, sur quels
fondements elle repose, quelle est la méthode qui y conduit. Or comment
décide-t-il cette question premicre? Par une argumentation. Que place-t-il au
début de la science ? Le rationalisme ». (Rémusat, 1853, p.825)

64 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

Rémusat trace la figure d'un Ventura en philosophe inconséquent, sapant
4 son insu ses propres positions.

En second lieu, Rémusat construit une figure de Ventura comme
d'un mauvais historien de la philosophie qui commet des erreurs
exégétiques sur Thomas d'Aquin. Ainsi, son entreprise de réhabilitation
de la scolastique s'appuie sur une méconnaissance des doctrines de
Thomas, notamment sur la partition entre foi et raison. Par la correction
interprétative, non seulement I'historien de la philosophie qu'est Rémusat
entend résoudre en sa faveur une polémique qui mettait en question sa
légitimité philosophique, mais il démontre encore la compétence
technique de sa discipline en pointant I'incompétence philosophique de
son adversaire.

C'est notamment I'importance de 1’ccuvre d'Aristote dans le
thomisme que signale, & dessein, Rémusat. En méconnaissant
I'importance du Stagirite, Ventura témoigne d'un triple manque de
compétence’. Il s'agit, en premier lieu, d'une omission dans
l'interprétation philosophique qui rompt avec la rigueur de 1'historien de
la philosophie. En second lieu, il s'agit d'une lecture sélective qui ne
conserve que les prises de distances vis-a-vis de la philosophie, au
détriment des héritages, lesquels sont bien plus importants. En effet,

7 « Mais nous ne sommes point ici pour discuter la scolastique. Bonne ou
mauvaise, le peére Ventura est fort en droit d'adopter une définition de 1'ame qui a
contenté¢ Saint Thomas, pourvu qu'il veuille bien ne pas omettre désormais de
dire que saint Thomas avait emprunté presque toute sa psychologie d'Aristote, et
qu'en cette matiére comme en toute autre il ne s'écarte des legons de celui qu'il
appelle par excellence le philosophe que lorsqu'il est décidément impossible de
les accorder avec les dogmes de la foi. Avant d'accuser les philosophes de
crétinisme orgueilleux, il ne serait pourtant pas inutile de se rappeler ces choses-
1a ». (Rémusat, 1853, p.847).

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 65



Hacques Romain

Thomas se référe davantage a Aristote qu'aux péres de 1’Eglise®. De la
sorte, Rémusat démontre par le fait que philosophie et religion ne sont
pas dissociées par Thomas, mais au contraire articulées l'une a l'autre.
Cela conduit a des erreurs de psychologie ; Rémusat corrige enfin la
définition de I'ame que son adversaire propose en soulignant que « pour
I'honneur d'Aristote et de saint Thomas, nous devons faire remarquer
qu'ils la rendent plus exacte que ne I'a fait le pére Ventura » (REMUSAT,
1853, p.847). La simple affiliation par Rémusat de Thomas a Aristote
devient ainsi polémique, car elle articule philosophie et religion, et vaut
comme un argument contre les théses de Ventura. De la sorte, Rémusat
peut donc défendre la 1égitimité d'une lecture et d'une revalorisation de
Thomas, pourvu qu'elle soit philosophique’. Il faut cependant bien voir
que les louanges qu'il adresse @ Thomas sont a lire comme des arguments
contre ceux de Ventura :
Il n'est point de scolastique dont la lecture soit plus instructive, et nous
aimons a voir 1'église s'inspirer de son génie. Il était un grand partisan de la
raison, ce dont nous le louons fort; un z¢él¢ disciple d'Aristote, ce qui ne nous
offense point; un sectateur assez vif de la philosophie des sensations, ce que

nous ne lui reprocherons pas trop sévérement; mais il mérite la grandeur de
sa renommeée. (Rémusat, 1853, p.844)

8 « Il faut qu'il y ait longtemps que le pére Ventura ait lu, je ne dis pas Aristote,
Dieu l'en préserve ! mais Saint Thomas, car dans les dix-sept questions de la
premiére partie de la Somme théologique, qui forment un véritable traité¢ de
'ame, il aurait vu, a chaque page, le philosophe de Stagire plus souvent cité que
I'Ecriture et les péres ». (Rémusat, 1853, p.846).

® « Donc le pére Ventura a entrepris la réhabilitation de saint Thomas. Nous
n'avons rien contre. Saint Thomas est un grand esprit ». (Rémusat, 1853, p.844).
C'est d'ailleurs Rémusat qui remet en 1858 a Charles Jourdain le prix de
I'Académie des sciences morales et politiques, pour son ouvrage sur La
philosophie de Saint Thomas d'Aquin.

66 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

Si I’Eglise doit s'inspirer de son génie, c'est pour avoir soutenu
I'autonomie de la foi et de la raison, la conciliation de la psychologie
philosophique avec les dogmes religieux, et pour avoir refusé le
sensualisme. Enfin, en troisi¢éme lieu, Rémusat rejette la psychologie de
Ventura et suggére que celui-ci défend une mauvaise anthropologie.
L'examen des conférences de Ventura au travers du prisme des rapports
entre foi et raison a ainsi une conséquence épistémologique, savoir qui
de la théologie ou de la philosophie peut prétendre a prendre la téte des
recherches sur la science de I'homme :

Ce n'est pas moins que la réponse a cette question « Qu'est-ce que
I'homme? » car le docte prédicateur la pose, cette question, sans faire
réflexion que la poser ainsi, guerere, et entreprendre de la résoudre, comme

on va le voir, par le raisonnement, c'est chercher la vérité, et faire, j'en suis
bien faché, de la philosophie inquisitive. (Rémusat, 1853, p.845)

Selon Ventura, 'homme est une forme substantielle, composée
d'ame et de corps dans une unité substantielle et non accidentelle,
définition qu'il reprend a Thomas d'Aquin'®. Rémusat rétorque que cette
définition remonte a Aristote et qu'elle n'est donc pas propre a
l'orthodoxie catholique!'. En outre, Ventura tronque la définition de

10 Rémusat raille la possibilité d'une anthropologie aux origines exclusivement
religieuses, instaurée au Moyen-dge par les autorités ecclésiastiques et
négligeant l'interrogation des antiques sur Ihomme : « C'est la définition de
Saint Thomas, c'est ce principe profond et important que le concile de Vienne,
en 1311, a décrété et prescrit sous peine d'hérésie. Il n'en faut pas vouloir aux
anciens philosophes, ajoute avec beaucoup de charité notre vénérable auteur, de
n'avoir pas su cette grande vérité: pour connaitre ainsi I'homme, il fallait
connaitre Jésus-Christ ». (Rémusat, 1853, p.845)

11 « Mais ne semblerait-il pas, a entendre le pére Ventura, qu'il s'agisse d'un
dogme révélé, quand il exalte cette définition, ce principe profond et important,
base de toute philosophie, ce principe inconnu des philosophes anciens a qui il
faut pardonner, puisqu'ils ignoraient le christianisme ? Or ce principe est tout
simplement, qui donc l'ignore? la définition d'Aristote ». (Rémusat, 1853, p.845)

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 67



Hacques Romain

I'ame ; celle-ci est en effet chez Aristote et Thomas, la forme
substantielle du corps vivant et non la forme substantielle du corps,
comme l'affirme Ventura'’?. Rémusat raille la naiveté d'une telle
définition partielle’*. Enfin, Rémusat exprime ses doutes sur la
pertinence d'une telle définition de l'homme pour ['anthropologie
contemporaine. Faire de I'homme une unité substantielle conduit a
écarter ce qui est en question, c'est-a-dire de savoir comment I'homme
peut étre a la fois un étre corporel et spirituel. Il ne faut donc pas partir
de [l'unit¢ comme d'un fait indépassable, mais s'interroger sur le
« comment » de cette union'*. Une telle doctrine semble en outre
compromettre I'immortalité de I'dme et rompre avec le dogme religieux,
car elle se rend incapable de penser la disjonction du composé et la

12« Si l'ame n'était que la forme substantielle du corps, tout corps, méme
inorganique et inanimé, ayant en scolastique une forme substantielle, sous peine
de ne pas exister, tout corps aurait une dme; mais Aristote et Saint Thomas
insérent presque toujours dans la définition ces mots : corps naturel, organique;
et comme le corps organique peut €tre sans vie, ils ajoutent : corps organique
ayant la vie en puissance. En effet, I'ame n'est la forme substantielle du corps
qu'autant que le corps est vivant ». (Rémusat, 1853, p.847)

3 «Voila qui étonnera tout lecteur ayant la moindre teinture des choses
philosophiques. Il se demandera sur quels témoignages ou par quelle
inadvertance un savant théologien a pu écrire des choses aussi surprenantes, et
qu'un étudiant n'aurait pas écrites. C'est qu'un étudiant n'aurait pas eu un
systéme a justifier et le besoin de chercher contre la philosophie des griefs a tout
prix, méme au prix de la vérité des faits ». (Rémusat, 1853, p.845)

14 « Comment l'unité de substance du corps et de 1'ame en expliquerait-elle
clairement les rapports? Ce n'est pas de savoir s'ils sont unis qu'il est question,
c'est de savoir ou plutét de conjecturer comment deux substances ou, si 1'on
veut, deux natures aussi différentes peuvent étre en communication et dans un
certain rapport d'action et de passion. Ce n'est pas le fait, c'est le comment du
fait qui étonne, qui trouble, et plus vous aurez rapproché, confondu les deux
substances, plus vous aurez épaissi le voile derriére lequel se dérobe ce mystére
de notre nature ». (Rémusat, 1853, p.848)

68 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

survie de I'ame. Rémusat n'a pas de peine a rappeler que sur ce point,
Aristote peut étre trés difficilement réactualisé dans une optique
théologique'®. Rémusat refuse ainsi de parler d'une unité substantielle de
I'homme, pour considérer lI'homme comme une union de deux
substances, dans le sillage de Descartes. La figure de Descartes intervient
ainsi comme un contrepoint explicite a la figure de Thomas et prend la
téte de la science de 'homme a venir. Rémusat souligne que Descartes ne
définit pas la nature humaine ; cette absence de définition de I'homme,
loin d'étre une lacune, est justement ce qui lui permet d'éviter de tomber
dans les définitions excessives de Ventura comme du spiritualisme
théologique de Louis de Bonald. A l'inverse de ce dernier, Descartes
refuse de réduire I'nomme a une intelligence servie par des organes. La
référence polémique a Bonald importe ici, car sa conception de I'nomme
est justement mise en avant par Lordat pour défendre le vitalisme de
Montpellier contre Ventura. Le débat dépasse la définition de la
philosophie et de la foi pour engager celle de la nature de 1'homme.
Rémusat confére cependant, avec Ventura une place importante a 1'union
de I'ame et du corps, Descartes refusant lui-méme de faire de 'homme un
pilote en son navire. Mais il s'agit toutefois d'une union de deux
substances hétérogenes, dont les modalités de la relation posent
probléme, et que 1'on ne saurait, avec les thomistes, ramener a une unité

15 « Mais voici qui est plus grave. Si 1'ame est confondue avec le corps au point
qu'il y ait, non pas union de deux-substances, mais unit¢é de substance dans
I'homme, comment 1'dme peut-elle étre séparée du corps sans cesser d'exister?
Cette unité de substance est une pensée d'Aristote trés-mal venue dans une
philosophie chrétienne. Aristote, lui, n'admettait pas l'immortalité de 1'ame, du
moins de 1'ame tout enti¢re. La substance ne résultait pour lui que de la réunion
de la forme et de la matiére. Cette forme qu'on appelle ame, perdant sa
substance en perdant son corps, comment pourra-t-elle subsister sans lui? ».
(Rémusat, 1853, p.849)

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 69



Hacques Romain

substantielle!®. De la sorte, Descartes traite I'homme comme un
probléme, au croisement de ces deux substances que sont I'ame et le
corps, ce qui en interdit toute définition définitive, mais permet d'ouvrir
un programme d'étude scientifique de leurs rapports. En définitive, en
soulignant I'actualité de Descartes dans la science de I'homme, Rémusat
réaffirme la rupture entre le cartésianisme et la conception d'un savoir
fondé sur l'autorité issu de la scolastique :
Enfin Descartes vint, et c'est bien lui, en effet, qui ferma les portes du temple.
Ce temple de la Jérusalem scolastique, le pére Ventura voudrait le rouvrir
aujourd'hui, en réparer les ruines. Ce n'est pas nous qui nous rirons de cette
entreprise, ni qui chercherons a disperser les travailleurs. Nous les avons
visitées quelquefois ces ruines fameuses avec une curiosité pleine de respect,
et nous ne serions pas scandalisé de les voir se relever de terre; mais
franchement la chute a été bien lourde, le discrédit est bien grand, Descartes a
terriblement réussi. Le pére Ventura aurait bien fait de rechercher pourquoi, et

d'examiner si la scolastique est de ces puissances dont la restauration soit
possible. (Rémusat, 1853, p.842)

En conséquence, I’ceuvre de Ventura, « au point de vue de la
science et de la religion (...) n'a pas les caracteres éclatants de la vérité, et
pourrait avoir quelques-unes des conséquences de la mauvaise

16 « Descartes parle autrement. Il définit I'ame une chose qui pense, c'est vrai;
mais je doute que nulle part il définisse I'nomme. Il a donné maintes fois de la
nature humaine une théorie développée. Et il dit positivement, dans une réponse
a Arnauld, qu'il a bien pris garde que personne ne pit penser que 'homme n'est
rien qu'un esprit usant et se servant du corps. Il combat, comme le pére Ventura,
la doctrine qui assimile 1'ame dans le corps a un pilote en son navire, et tous
deux se gardent bien de nous dire qu'en cela ils ne font que répéter Aristote.
Enfin il convient, avec le pére Ventura, qu'il y a union réelle entre I'dme et le
corps; que l'un et l'autre sont substantiellement unis; mais j'avoue qu'il entend
par la qu'il y a union de substance a substance et non unité de substance. Il sait
trop bien que ce sont deux choses distinctes, deux natures séparables, et qu'il
importe a l'homme, avant toute chose, que l'dme soit en elle-méme une
substance ». (Rémusat, 1853, p.846)

70 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

philosophie » (Rémusat, 1853, p.850). La philosophie doit ainsi
poursuivre l'entreprise du spiritualisme, réaffirmer la terrible réussite de
Descartes, et laisser l'autorité scolastique dans les ruines de I'histoire. Si
la réponse des philosophes spiritualistes a Ventura s'oriente vers une
redécouverte de l'anthropologie cartésienne, c'est néanmoins dans une
autre direction anthropologique que se dirigent d'autres adversaires de
Ventura, les médecins de Montpellier.

2. L'autorité médicale : Jacques Lordat

En 1850, Lordat apprend par certains de ses amis que les
« catholiques rigides de Montpellier » suspectent son vitalisme d'hérésie,
quand bien méme celui-ci défend une « anthropologie lucide et
harmonique », qu'il envisage comme « étroitement liée avec la médecine
pratique et si conforme a la morale tant sociale que religieuse » (Lordat,
1854, p.XCVII). Lordat découvre qu'a l'origine de ces reproches se
trouvent les préches du pére Ventura, alors exilé a Montpellier. Lordat le
rencontre vers la fin de l'année 1850 et discute avec lui de leurs
différends quant a la constitution de 1'homme. Avec Hippocrate et
Barthez, Lordat défend la dualit¢ du dynamisme humain, tandis que
Ventura déclare, aux dire de Lordat, « que la seule théorie de I'homme
que l'on pat catholiquement admettre, était l'animisme de Stahl »
(Lordat, 1854, p.XCVII).

En 1851-1852, alors que Ventura quitte Montpellier pour Paris,
Lordat s'efforce d'apaiser les débats dans sa premiére lecon de son livre
Accord de la doctrine Anthropologique de Montpellier avec ce que
demandent les lois, la morale publique et les enseignements religieux
prescrits par I'Etat. Contre une anthropologie qu'il qualifie de stahlienne,
Lordat mobilise la figure de Bossuet, a la fois garant d'une science de

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 71



Hacques Romain

I'homme duo-dynamiste et peu suspect d'hérésie aux théologiens'’.
L'usage de cette figure n'est sans doute pas dénuée d'une pointe d'ironie,
car Ventura est alors surnommé le Bossuet italien. Opposé a ce dernier,
Lordat ¢élabore une figure de Bossuet en « théologien positif » (Lordat,
1852, p.23), dont interrogation sur la liberté le pousse a constater que
« le corps éprouve des mouvements que 1’ame pensante n'a pu ni opérer
ni empécher » (Lordat, 1852, p.24) et en conclut que «1’évéque de
Meaux ne craint donc pas la dualité de notre dynamisme » (Lordat, 1852,
p.25).

Une fois a Paris, Ventura s'attaque désormais a Louis de Bonald,
que Lordat a défendu ouvertement des son Idée Pittoresque de la
Physiologie Humaine Médicale enseignée a Montpellier de 1848-1849.
L'attaque contre Bonald est comprise par Lordat comme une pique
déguisée contre ses propres théories, faite cette fois depuis Paris, face a
un public « matérialiste », celui de I'école médicale de Paris, qu'il
qualifie méme de « stahliens spinosistes »'®. Lordat souligne les enjeux
anthropologiques de ce débat : tandis que Bonald défend que I'homme
est une intelligence servie par des organes, Ventura propose de définir
I'hnomme comme un animal raisonnable, corps animé constituant une
unité inséparable. La polémique autour de Bonald se poursuit lorsqu'en

17 v« Pour prouver la liberté de ces opinions, j'ai cité des Auteurs illustres qui
enseignent la Dualité, et Bossuet qui fait plus que de la tolérer ». (Lordat, 1854,
p.-VIC)

18 « Est-ce que l'attaque de la définition bonaldienne est autre chose qu'une
provocation contre nous ? Par un hasard singulier, cette attaque n'a pas été faite
en chaire a Montpellier; le lieu n'en était pas indigne : le preux y aurait au moins
trouvé des ennemis. Il a développé sa valeur dans le coté faible des remparts de
la doctrine hippocratique, ou il trouvera non pas ses amis, mais des matérialistes
et des stahliens spinosistes, nos ennemis, qui se coaliseront avec lui contre notre
doctrine. — Je crains que dans Paris il n'y ait pas un champion pour la
définition ». J. Lordat, Réponses a des objections... (Lordat, 1854, p.CX).

72 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

1852, le vicomte de Bonald, pére de Louis de Bonald, répond a Ventura
dans une Lettre apologétique publiée dans 1'Univers. Ventura publie en
retour De la vraie et de la Fausse Philosophie, en réponse a une Lettre
de M. le Vicomte Victor de Bonald. (Lavabre-Bertrand, 2015, p.125-137).
En 1854, Lordat publie alors un ouvrage au titre programmatique ;
Réponses a des objections faites contre le principe de la dualité du
dynamisme humain, lequel est une des bases de l'anthropologie médicale
enseignéee dans la Faculté de médecine de Montpellier : précédées d'une
introduction dont l'objet est, d'abord, de montrer la nécessité ou est cette
Faculté de défendre son enseignement, ensuite de présenter pour
exemple une apologie de la définition bonaldienne de ['homme,
condamnée par le célébre pere Ventura. 1l s'agit bien de défendre la
médecine enseignée a Montpellier, attaquée par le théologien italien, et
pour ce faire de promulguer une anthropologie.

Le fond du différend entre Lordat et Ventura est ainsi d'établir
qui est le plus légitime pour fonder une science de 'homme. En accusant
Ventura et Stahl de défendre un « Monothélisme Anthropologique »
(Lordat, 1854, p. XVCIII), Lordat souligne 1’enjeu anthropologique du
débat. Il oppose le monothélisme anthropologique a son propre duo-
dynamisme anthropologique, dans lequel le principe vital et le principe
pensant sont distincts. Il faut cependant souligner que Ventura ne s'affilie
ni ne mobilise jamais la figure de Stahl, a laquelle il privilégie celle de
Thomas d'Aquin. Lordat fait usage de la figure du médecin allemand du
XVllle siécle comme d'un repoussoir, celui du mauvais philosophe et du
mauvais médecin, figure amplement développée au début du XIXe
siécle. Lordat reconnait cependant deux mérites a Stahl. Le premier est
d'avoir réfuté le mécanisme cartésien ainsi que le réductionnisme
physico-chimique. Le second est d'avoir montré que I'exercice des
fonctions vitales implique une finalité, redécouvrant ainsi les
conceptions hippocratiques. Néanmoins, «la révoltante erreur du

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 73



Hacques Romain

stahlianisme » (Lordat, 1854, p.CI) a été de « ne jamais séparer la finalité
d'avec l'intelligence » (Lordat, 1854, p.CII). Ce faisant, celui-ci rompt
résolument avec la médecine hippocratique, en niant qu'il y ait une
activité finalisée du corps indépendant de la pensée. A l'inverse, 1'école
de Montpellier distingue deux ordres différents d'exercice de la finalité ;
I'ordre vital et I'ordre intellectuel, tous deux distincts de 1'ordre inanimé.
En conséquence, la médecine vitaliste s'appuie sur une métaphysique et
sur une théorie de 'homme qui fonde sa pratique'. Par opposition, nier
la distinction de I'ordre vital et de 1'inanimé, en réduisant les maladies a
des modifications physico-chimiques ou a des lésions anatomiques,
revient a privilégier 1'anatomopathologie, comme le font les médecins
organiciens de 1'école de Paris. Ce réductionnisme se retrouve chez les
animistes, quoique renversé : en niant la distinction de I'ordre vital et de
l'ordre intellectuel, les animistes donnent au théologien le méme role
qu'au médecin, celui de guérir I'ame, laquelle agit dans toutes les
fonctions de l'organisme. Ainsi, le médecin de Montpellier a besoin d'une
métaphysique pour définir son propre objet, pour fonder sa pratique,
mais aussi pour défendre théoriquement l'autorité de son propre discours
sur I'homme.

Si cette anthropologie fonde une pratique, elle se justifie
également par l'exercice clinique. Lordat se réclame ainsi d'Hippocrate
pour soutenir que « les connaissances les plus positives sur la nature de
I'Homme découlent seulement de la Médecine » (Lordat, 1854,
p.XCVIII). C'est du point de vue médical, a la médecine de mener la
science de I'hnomme. Mais cette thése recoit une fin de non-recevoir de la

19 « Je n'ai pas besoin de répéter que I'étude de l'ordre vital, considéré dans la
science de I'homme, n'a pas moins d'importance que 1'étude de I'anatomie et de
la psychologie, et quun médecin ne doit croire mériter son titre que quand il
s'est pénétré de toutes les connaissances alors actuelles relatives a la doctrine du
principe vital humain ». (Lordat, 1854, p.CLIII)

74 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

part des théologiens. C'est alors sur leur terrain que Lordat se voit
contraint de déplacer ses arguments®. Dés lors, a la mésentente sur la
valeur des preuves médicales, s'ajoute désormais une incompréhension
sur le statut de la métaphysique. Tandis que la métaphysiques est pour
Ventura une partie de la scolastique, Lordat en assume une définition
baconienne et se veut « naturelle, expérimentale, empirique » (Lordat,
1854, p.CI)*! .

Si Lordat intervient dans le débat engagé par le pére Ventura
c'est ainsi pour une double raison. La premiére est que Ventura propose
une anthropologie concurrente, celle de l'animisme. Cependant, la
seconde, bien plus décisive, est que Ventura établit son anthropologie
depuis une position d'autorité qui entend saper celle du médecin, en
questionnant la 1égitimité de sa propre pratique, a savoir de guérir les
maladies du principe vital. De la sorte, Lordat dénonce la subordination
de la philosophie a la théologie. En effet, la médecine fait partie de la
philosophie naturelle et, a ce titre, ne peut pas étre dépendante de
l'autorité¢ religieuse. Le combat de Lordat rejoint alors celui des
philosophes :

20 « Les faits et la philosophie expérimentale ne pouvaient donc pas, au sens de
mon adversaire, étre considérés comme des sources de preuves suffisantes: il
fallut se rabattre sur l'autorité religicuse ». (Lordat, 1854, p.XCVIII)

2l « En passant, nous pouvons bien remarquer le service que BACON nous a
rendu par l'acception néologique qu'il a donnée au mot métaphysique. Pour lui,
ce mot porte notre attention sur la connaissance abstraite de la finalité, en la
séparant de celle de l'intelligence et de celle du sentiment de conscience. De
cette maniere, on congoit que la finalit¢ peut appartenir a des causes
profondément différentes par leurs natures respectives; de plus, si la finalité peut
exister sans intelligence, elle peut exister aussi indépendamment de certaines
lois physiques: par exemple, elle est en contraste avec la nécessité et
l'infaillibilit¢ de la physique. Cette distinction, nullement hypothétique, mais
intuitivement évidente, n'a pu étre connue que par la médecine humaine: c'est au
moins la seulement qu'on a pu la démontrer ». (Lordat, 1854, p.CI)

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 75



Hacques Romain

On doit voir que la constitution de 1'homme, qui est la seule base de la
médecine, ne peut étre connue que par la philosophie naturelle. Il en faut
conclure que rejeter la philosophie comme contraire au catholicisme serait un
attentat contre I'humanité, qui ne peut se passer de l'art salutaire. (Lordat,
1854, p.CLXXXV)

Lordat reconnait a Ventura le droit d'étre animiste ; mais le
probléme est que celui-ci soutient son animisme depuis une position
d'autorité incontestable en matiére théologique. Il étend alors I'autorité de
théologien proclamée depuis sa « chaire de vérité », sur des domaines
qui devraient logiquement lui échapper : « ma pénible surprise ne se
rapporte pas a l'opposition d'un sentiment doctrinal contraire a notre
enseignement; elle se rapporte au lieu ou elle est proclamée avec
autorité, dans une circonstance ou tout appel est interdit. » (Lordat, 1854,
p.CLXXXV).

C'est ainsi moins le contenu animiste du discours qui est en
question que l'autorité du discours sur 'homme. Ventura, en proclamant
qu'il a autorité sur des questions qui excédent son domaine, s'accapare la
légitimité professionnelle des médecins. En sorte qu'il s'agit la, pour
Lordat, d'une extension illégitime et arbitraire de I'autorité théologique?.
Les preuves médicales s'averent insuffisantes a renverser cette autorité,
une fois celle-ci reconnue comme telle, comme Lordat en fait 1'épreuve.
La stratégie de Lordat est alors d'en montrer le caractére arbitraire, et,
pour ce faire, d'isoler la position de Ventura en se garantissant
l'assentiment de la communauté des théologiens. Pour ce faire, Lordat
mobilise la biographie de Thomas d'Aquin par Antoine Touron et s'affilie
a une conférence du peére Lacordaire. Lordat délégue ainsi sa parole a
une communauté d'autorité : « ce que je dis ne part pas de moi: c'est la

22 « Profiter du respect religieux di & la prédication, pour faire valoir une
opinion personnelle, et pour flétrir sans preuve l'opinion contraire, n'est-ce pas
s'écarter des régles de la délicatesse ? ». (Lordat, 1854, p.CLXXXYV).

76 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

répétition du sentiment de Théologiens aussi éclairés qu'éloquents »
(Lordat, 1854, p.CXL). Il s'agit d'un double isolement de Ventura ;
d'abord vis-a-vis de ses théologiens contemporains, mais surtout, il s'agit
de le priver de tout appui sur la figure de Thomas d'Aquin et
d'Augustin®. En définitive, Lordat propose de réconcilier le théologien
et le médecin, réconciliation qui passe par leur admission commune du
vitalisme et leur rejet de I'animisme :
Le théologien et le médecin, qui tendent définitivement a servir 'humanité,
sont intéressés a ne pas s'isoler. Ils sont obligés de bien connaitre I'homme;
mais comme ils conviennent que ce sujet est a certains égards unitaire, et a
d'autres égards composé et partageable dans I'exploitation, il faut bien qu'ils

s'entendent sur la détermination des points ou ils doivent concourir, et de
ceux ou il leur est permis d'opérer séparément. (Lordat, 1854, p.CXLIII)

Le médecin comme le théologien s'intéressent au bonheur de
I'nomme. Cependant leurs tdches ne se recoupent pas. Le médecin
s'occupe du «soin collectif de la santé¢ et des sensations » quand le
théologien s'occupe de « la raison et de I'usage des sentiments » (Lordat,
1854, p.CXLIII). Ce partage des domaines d'actions repose sur une
conception duelle de I'homme entre le domaine de la vie organique et
celui de 1'ame pensante. Cependant, comme la conception de I'homme
animiste réduit notre humanité a I'ame seule, le champ jusque 1a dévolu
au médecin passe dans le domaine de compétence du théologien,
« puisque, suivant I'hypothése, il n'y a pas d'autre puissance active dans
l'agrégat humain vivant que 1’ame pensante, il est chargé de pourvoir a
l'initiative de chaque phénoméne de la durée de 1'individu » (Lordat,

23 « Loin de supposer une répulsion entre la Raison et la Foi Religieuse, Saint
Augustin et Saint Thomas sont enseigné que 1'é¢tude exacte de la nature est du
plus grand intérét pour la rectitude de l'enseignement de la science divine ».
(Lordat, 1854, p.CXL).

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 77



Hacques Romain

1854, p.CXLIV). Lordat ne masque pas ses inquiétudes face a cet
accaparement des compétences médicales par le théologien :
Mais [le théologien] trouvera-t-il dans cette science pratique de quoi
satisfaire aux besoins du client atteint d'une épilepsie, d'une fiévre typhoide,

d'une fluxion de poitrine, d'un choléra, de l'affection tant célébrée par
Fracastor, d'un tétanos? (Lordat, 1854, p.CXLIV)

Les prétentions impérialistes de Ventura viennent ainsi buter sur
I'écueil de la maladie et de la pratique clinique, reconnue par le reste de
la communauté théologique : « les papes, les cardinaux, les évéques
veulent leur médecin » (Lordat, 1854, p.CXLV)*. Ainsi, la défense de
l'autonomie de la médecine s'accompagne de la promotion d'une
définition de 1'homme qui atteste d'une compétence proprement
médicale. Lordat distingue ainsi soigneusement la connaissance médicale
de celle des sciences physiques. Sur ce point, il en appelle a la
philosophie, qui a su reconnaitre « l'obligation d'aller a la recherche de
cette puissance biologique humaine, espéce importante de 1'ordre vital si
bien reconnu par 1'Antiquité » (Lordat, 1854, p.CXLVII). Le vitalisme,
en refusant de ramener le principe vital a l'organisation corporelle se
donne comme adversaires la médecine de Cabanis, mais aussi de
'organicisme médical issu de Broussais. En cela, Lordat partage des
adversaires communs avec le spiritualisme. Quoiqu'ils ne s'accordent pas
sur la définition de I'homme, ils se rejoignent pourtant sur des positions
disciplinaires et méthodologiques. Les philosophes comme les médecins
de Montpellier défendent ainsi une approche non-réductionniste des
phénoménes vitaux et mentaux. Par ailleurs, Lordat réhabilite a sa

24 « 1l faut donc convenir que la théologie est impuissante par rapport a 1l'intérét
de la santé présente qu'il importe de conserver, et d'une santé perdue qu'il s'agit
de recouvrer. On ne peut donc pas se dispenser de s'adresser a celui auquel la
partie corporelle de 'homme est échue, et dont l'intention essentielle est de le
servir dans ses états morbides ». (Lordat, 1854, p.CXLV)

78 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

maniere l'ontologie et la métaphysique. Il acte ainsi explicitement d'une

alliance avec la philosophie spiritualiste :
En supposant que ces deux amateurs de I'humanité ne possédent pas une
profonde connaissance de la médecine, ils doivent arriver a la découverte des
deux puissances du dynamisme humain par les seules régles de 1'induction
appliquée a l'histoire commune de la vie de I'nomme. Nous en trouvons la
preuve dans le mémoire que le jeune JOUFFROY a écrit peu de temps avant
sa mort, et qui a pour titre: distinction de la physiologie et de la psychologie,
ou la réalité d'une force vitale humaine, différente de I’ame pensante, est
établie d'une manieére trés-solide au moyen de la seule philosophie
expérimentale. J'ignore si l'auteur a connu la doctrine de la constitution de
I'homme telle qu'elle est enseignée depuis longtemps a Montpellier; mais ce
qu'il y a de vrai, c'est que sa dialectique a prouvé qu'a l'aide de la conscience,
de 'observation de sa propre vie et du bon sens, on parvient a la connaissance

certaine des deux puissances, de natures radicalement différentes. (Lordat,
1854, p.CL)

Dans le débat avec Ventura, le spiritualisme philosophique et le
vitalisme médical s'accordent dans la défense de l'autonomie de la
philosophie contre l'autorité religieuse. Il est significatif que ce soit le
texte de Jouffroy qui soit alors mentionné. D'une part parce que Jouffroy
s'oppose justement a l'annexion de la philosophie souhaitée par
Broussais au bénéfice de la médecine. Or, la médecine anti-
métaphysique, organicienne et politiquement libérale de Broussais, est
aux antipodes de celle de Montpellier, ouverte a la métaphysique,
soutenue par le principe vital, et, dans une certaine mesure,
politiquement réactionnaire (Braunstein, 1986). D'autre part, Jouffroy
représente a lui seul toute I'opposition que les spiritualistes ont recu de la
part des théologiens, figure d'une autonomie disciplinaire durement
conquise et a nouveau menacée dans les années 1850 (Pommier, 1928).
Contre toute attente, la philosophie spiritualiste entretient ainsi une
proximité forte avec le vitalisme de Montpellier, qui reléve d'intéréts

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 79



Hacques Romain

convergents en terme d'autorité scientifique plus que de théses partagées
ou de liens institutionnels et personnels®.

Conclusion

On peut ainsi tirer deux conclusions de ces analyses. En premier
lieu, le spiritualisme philosophique et le vitalisme médical se rejoignent
sur une méme conception du partage disciplinaire dont ils défendent
l'autorité et la prétention a produire des savoirs. Ils s'accordent en outre
sur la défense du duo-dynamisme humain. Reste a en établir précisément
le sens. Lordat se réclame d'une définition de I'homme de Bonald comme
intelligence servie par des organes, que les spiritualistes, a l'instar de
Rémusat, refusent (Macherey, 2013, p.122-123). Derriere la
reconnaissance de la dualité humaine reposent en réalité des conceptions
de 'homme treés différentes. L'accord se fait donc moins sur une these
anthropologique que sur une certaine conception du rapport au savoir et
de sa répartition disciplinaire. En désaccord sur ce qu'est 'homme,
spiritualistes et vitalistes s'accordent sur leur autonomie disciplinaire, et

25 A cet égard, lorsque Bouillier se proclame en faveur de l'animisme, il force les
spiritualistes a expliciter leur position sur les rapports de 1'ame et du corps en
termes de positionnements médicaux. Dans son mémoire de 1858, il cherche a
rallier a sa cause Victor Cousin, Adolphe Franck, Emile Saisset et Félix
Ravaisson. Or, ces derniers ne se sont justement jamais explicitement
positionnés en faveur de l'une ou l'autre de ces théses, en dépit d'un accord
stratégique, mais non pas d'abord doctrinal, avec I'école de Montpellier. L'enjeu
des débats internes au champ philosophique des années 1860 est ainsi de situer
chacun par rapport a cette nouvelle polarité entre monodynamisme et
duodynamisme, reformulé ensuite sous les termes d'animisme et vitalisme,
clivage qui se formalise dans le débat lancé par Ventura, et qui polarise la
deuxieme moiti¢ du XIXe siecle.

80 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

au nom de cet accord, leur différend anthropologique reste a l'arricre-
plan. La dualit¢ humaine permet en effet aux médecins et aux
philosophes de bénéficier chacun d'un champ de compétence reconnu.
En conséquence, ce débat avec Ventura permet d'établir un accord,
discret autant que solide, entre le spiritualisme cousinien et le vitalisme
de Montpellier. Cette proximité inapergue permet en retour d'établir de
nouvelles proximités entre certains théologiens et le vitalisme médical.
En conflit avec le pére Ventura, des théologiens comme 1'abbé Flottes et
I'abbé Bautain rejoignent I'école de Montpellier. Face a un adversaire
commun, on peut alors interroger de nouvelles convergences entre 1'école
théologique et l'école spiritualiste (Lavabre-Bertrand, 2015, P.133;
Barancy, 2019, p.81- 92). Mais, des lors, c'est l'unité de I'école
théologique qui devient problématique : le rapport & l'autorité de I’Eglise
sur les questions scientifiques serait un de ces points de rupture, tout
comme l'admission de la physiologie et de la médecine au cceur de la
réflexion théologique (Leonardi, 2026).

En second lieu, enfin, ce débat permet de mieux comprendre
I'ampleur et la virulence que prennent, quelques années plus tard, en
1858, les réactions a la publication par le philosophe spiritualiste
Francisque Bouillier de son mémoire « De 1'unité de I'ame pensante et du
principe vital ». Celui-ci propose une philosophie biologique favorable a
I'animisme, réhabilitant dans une certaine mesure Stahl, et surtout
Leibniz. Ce texte est recu a Montpellier comme un véritable coup de
poignard dans le dos de la part des philosophes a I'endroit des médecins.
Les alliés spiritualistes trahissent les médecins montpelliérains en faveur
de l'animisme des théologiens, contre lequel ils avaient pourtant fait front
quelques années auparavant. Le texte le plus ¢loquent a cet égard est
l'article de Frangois Anselme Jaumes, paru dans Montpellier médical, le
ler novembre 1858, intitulé « Objections nouvelles faites au double
dynamisme de Montpellier » :

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 81



Hacques Romain

Jusqu'a ce jour, I’Ecole de Montpellier a lutté contre le matérialisme, son seul
véritable ennemi. Tranquille maintenant de ce coté, elle est attaquée par M.
Bouillier au nom de la philosophie spiritualiste ; il faut donc changer notre
systéme de défense pour répondre au nouvel adversaire sorti des rangs de nos
alliés naturels. (Jaumes, 1858, p.505)

Jaumes a alors beau jeu de rabattre I'animisme de Bouillier sur
celui de Ventura. Il va méme plus loin en rappelant a Bouillier les
arguments que Rémusat a opposé au prétre romain(Jaumes, 1858, p.540-
541). C'est dés lors le spiritualisme philosophique qui se clive entre les
partisans du vitalisme et ceux de l'animisme. Cette nouvelle crise,
déclenchée par les philosophes animistes dans les années 1860, réinvente
la pratique philosophique dans son rapport avec les sciences et la

médecine, et donne naissance a un spiritualisme qui se réclame alors
véritablement positif.

BIBLIOGRAPHIE :

ANDRAULT, Raphaéle. « Définir le vitalisme. Les lectures de
Claude Bernard », Claude Bernard et la méthode de la physiologie,
éd. F. Duchesneau, J.-J. Kupiec, M. Morange, Paris, Editions Rue
d’Ulm, 2013, p. 133-155.

ANTOINE-MAHUT, Delphine. « Cartésianisme dominant et
cartésianismes subversifs. Le cas de l'infirmier de Bicétre jean-
André Rochoux », La mer retentissante. Lectures de Descartes et
Leibniz au XIXe siécle, Dir. Lucie Rey, Paris, Corpus, 68, 2016, p.
25-56. (b)

82 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

ANTOINE-MAHUT, Delphine. “Experimental Method in the
Spiritualist soul. The Case of Victor Cousin™. Perspectives on
Science, 2019, 27, 5.

ANTOINE-MAHUT, Delphine. « Is the history of philosophy a
family affair? The examples of Malebranche and Locke in the
Cousinian School », Philosophy and its History. Aims and Methods
in the Study of Early Modern Philosophy, M. Laerke, J. E. H. Smith
et E. Schliesser éd., Oxford, Oxford University Press, 2013, p. 159-
177. (a)

ANTOINE-MAHUT, Delphine. “The empowered King of French
Philosophy: Théodore Jouffroy (1792-1842)”, British Journal for the
History of Philosophy, 28, (5), 2020.

ANTOINE-MAHUT, Delphine. « Why do we need a concept of
historiographical figures to do history of philosophy? », Academia
letters, 2021.

AZOUVI, Frangois. Maine de Biran: la science de I'homme, Vrin,
Paris, 1995.

BARANCY, Félix. « Politiques de I’éclectisme en situation de
crise ». Delphine Antoine-Mahut; Daniel Whistler. Une arme
philosophique. L’éclectisme de Victor Cousin, Editions des archives
contemporaines, 2019, Actualité des classiques, p.81- 92.

BIANCO, Giuseppe. « Life : Modern french philosophy and the life

sciences », chapitre 17, The Oxford handbook of modern french
philosophy, édité par Mark Sinclair et Daniel Whistler, 2024.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 83



Hacques Romain

84

BRAUNSTEIN, Jean-Francois. Broussais et le matérialisme,
médecine et philosophie au XIXe siecle. Méridiens Klincksieck,
Paris, 1986.

BROUSSALIS, Frangois. De l'irritation et de la folie, ouvrage dans
lequel les rapports du physique et du moral sont établis sur les bases
de la médecine physiologique, Delaunay, Paris, 1828.

JAUMES, Francois-Anselme. « Objections nouvelles faites au
double dynamisme de Montpellier », Montpellier médical, Bohem,
Montpellier, 1 novembre 1858.

LAVABRE-BERTRAND, Thierry. « La philosophie de Louis de
Bonald et la faculté de médecine de Montpellier », 23 mars 2015,
Académie des sciences et Lettres de Montpellier.

LEONARDI, Andréa. « Portrait du matérialiste en animaliste. Louis
de Bonald et I’écriture contre-révolutionnaire de I’histoire de la
philosophie du XVIlle siecle», Philosophia scientiae, “La
philosophie frangaise du XIXe si¢cle et le matérialisme”, dossier
coordonné par A. taverniti et R. Hacques, a paraitre en 2026.

LORDAT, Jacques. Accord de la Doctrine Anthropologique de
Montpellier avec ce que demandent les Lois, la Morale publique et
les Enseignements religieux prescrits par ['Etat, J. Martel,
Montpellier, 1852.

LORDAT, Jacques. Réponses a des objections faites contre le
principe de la dualité du dynamisme humain lequel est une des bases
de [’anthropologie médicale, Sevalle libraire, Montpellier, J.-B.
Bailli¢re, Paris, 1854.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87, 2025.



Qui peut mener la science de I'homme ? Le conflit pour l'autorité scientifique
entre théologie, philosophie et médecine (1850-1854)

MACHEREY, Pierre. Etudes de philosophie “francaise”: de Sieyés
a Barni, Publications de la Sorbonne, 2013.

NOUAILLES, Bertrand. Les vitalismes, histoire d'une équivoque,
Hermann, 2024.

NOUVEL, Pascal. Repenser le vitalisme, P. Nouvel, PUF, 2011.

PINEL, Scipion. Physiologie de I'homme aliéné : appliquée a
l'analyse de I'homme social, Rouvier et Le Bouvier, Paris, 1833.

POMMIER, Jean. « Le scandale Jouffroy », Revue d'histoire et de
philosophie religieuse, 8¢ année, n°3, mai-juin 1928, p.249-263.

REMUSAT, Charles de. « Le pére Ventura et la philosophie », Revue
des deux mondes, t.1., 23e année, Paris, 1 janvier 1853.

RENEVILLE, Marc. « De la régénération a la dégénérescence : la
science de I'homme face a 1848 », Revue d'histoire du XIXe siecle,
« 1848 Nouveaux regards », n°15, 1997.

SAAD, Mariana. Cabanis, comprendre I'homme pour changer le
monde, Classique Garnier, Paris, 2016.

VINCENTI, Denise. La spontaneita malata, fisiologia, patologia e
alienazione mentale nel pensioro di Félix ravaisson, Mefisto,
edizioni ETS, 2019.

WOLFE, Charles. La philosophie de la biologie avant la biologie :
une histoire du vitalisme, Paris, Classiques Garnier, 2019.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 57-87,2025. 85



Imaginarios do Progresso: A Recep¢ao do Evolucionismo na

Cultura Politica do SPD
IMAGINARIES OF PROGRESS: THE RECEPTION OF EVOLUTIONISM IN THE
POLITICAL CULTURE OF THE SPD

Douglas Rogério Anfra *

RESUMO

Este artigo apresenta a relacdio entre a teoria da evolugdo e a cultura politica da social-
democracia alemad (SPD) no final do século XIX. A partir de um comentario sobre as
atividades politicas e culturais do partido - em especial o Primeiro de Maio de 1897 -,
busca-se desdobrar alguns testemunhos que atestam essa relag@o, para entdo refletir sobre
o significado da articulagdo entre socialismo e evolucionismo, bem como sobre a
aplicacdo da ideia de evolucdo/desenvolvimento (Entwicklung) na formulacdo de
conceitos politicos e tedricos. Por fim, sdo apresentados indicios de que, a despeito de
certa crenga corrente, essa relagdo, que ganha centralidade no século XIX, perde forga na
virada para o século XX.

PALAVRAS-CHAVE: Pensamento politico do século XIX; evolucionismo e socialismo;
Progresso; Darwinismo social; Social-democracia alema; materialismo histérico.

ABSTRACT

This article presents the relationship between the theory of evolution and the political
culture of German social democracy (SPD) at the end of the 19th century. Starting from a
commentary on the party's political and cultural activities - particularly the May Day
celebrations of 1897 - it seeks to unfold certain testimonies that attest to this connection,
to reflect on the meaning of the articulation between socialism and evolutionism, as well
as on the application of the idea of evolution/development (Entwicklung) in the
formulation of political and theoretical concepts. Finally, it presents evidence suggesting
that, despite a prevailing belief, this relationship - central in the 19th century - loses
strength at the turn of the 20th century.

KEYWORDS: Nineteenth century political thought, Evolutionism, Socialism, Historical
materialism, Progress, Social Darwinism, German Social-Democratic Party, Historical
materialism.

* Professor da ETEC André Bogasian e da Licenciatura em Histéria da UNIFIEO.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 88



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

1- A guisa de introducio segundo uma analogia hidrografica

Pretendo apresentar um capitulo peculiar da historia das ideias e
concepgoes filosoficas do século XIX ao apontar para uma curiosa
confluéncia da entdo recém-nascida Alemanha a partir do cartaz da
festividade de primeiro de maio de 1897 que testemunha a confluéncia
entre a teoria da evolugdo e o socialismo. Se formas de pensamento deste
periodo se tornariam, com o perddo da analogia hidrografica, grandes
cursos de aguas impetuosas como o neokantismo, o idealismo, o
positivismo 16gico e o socialismo alemao, outras correntes circularam em
locais mais planos e com pouca forga.

Semelhantemente a meandros que volta e meia modificam seu
curso ao longo do tempo, deixando irreconhecivel a forma peculiar que
possuiam em comparagdo com o resultado da acumulagdo de sedimentos
deixadas pelos séculos posteriores. A propria memoria do curso destas
formas de pensamento ¢ do entorno que lhe deu sentido deixam de
existir, como as planicies aluviais, obrigando a muitas explicacdes por
parte daquele que se engaja na historia do periodo, por se tornar obrigado
a colecionar diversos detalhes historicos e politicos, por conta justamente
dos acidentes que lhe deram origem.

Entdo, resumidamente, digamos que em uma regido da Europa,
muito perto do nascedouro do socialismo e da teoria da evolugdo
biologica, surgiu uma regido pantanosa com um ecossistema muito
delicado e peculiar que deixou de existir com a brusca mudanga da
paisagem trazida pelo final catastrofico da chamada “Belle Epoque”.
N3ao entrarei em detalhe sobre a teoria pressuposta para compreender a
mudanca dos sistemas de pensamento que chamei na época de minha
pesquisa de doutorado, por falta de palavra melhor, de “concepgoes

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 89



Douglas Rogério Anfra

compartilhadas inconscientemente” (Anfra, 2021: 44-58). Seguia a
intui¢do de que seria este o solo onde germinam as filosofias.

A sociedade alema do final do século XIX era marcada por uma
hegemonia conservadora capitaneada por Otto von Bismarck que
instituiu a unidade nacional do Estado alemdo no campo politico e
cultural apoés a vitoria da Prussia sobre a Franca em 1870 e buscava
reprimir o que restava de oposi¢do com as leis antissocialistas (1878—
1890). No entanto, a despeito desta forca aparentemente irresistivel,
emergiu um espago alternativo de convivéncia e debate que se
consolidou como uma verdadeira esfera publica social-democrata. Longe
de se restringir a atividade partidaria estrita, esse universo englobava
praticas culturais e associativas diversas que iam desde corais € grupos
de teatro até clubes de ciclistas, criagdo de bibliotecas e organizagdo de
debates publicos, compondo uma subcultura propria, estruturada em
torno da solidariedade de classe e da busca por outro modelo de vida em
comum. Esse "milieu sociocultural", como o definiu Lidtke (Lidtke,
1985: 3-20), desenvolvia-se em uma relagdo de “integracdo negativa”
(Roth, 1963: 159-162) com a cultura oficial alemd, recusando seus
valores dominantes, em especial aqueles ligados ao autoritarismo e ao
militarismo prussiano.

Esse ambiente alternativo, alimentado por uma imprensa
combativa e por publicacdes que circulavam clandestinamente entre os
trabalhadores, funcionava como um laboratorio de formagdo politica e
cultural'. Era ali, em um entrelagamento de vida cotidiana, educagdo e

I A imprensa socialista alemd, porta voz das diferentes tendéncias do movimento
socialista sofreu com os duros anos de perseguicdo das leis antissocialistas: nos doze
anos de vigéncia da legislacgo, entre 1878 e 1890, 155 jornais e mais de 1.200 outras
publicagdes foram banidas (Hall, 1976: 13). Apesar disso, o partido sobreviveu, como
comenta Vernon Lidtke: “Entre 1876 e 1878, os negodcios das publicagdes social-
democratas floresceram de uma maneira sem precedentes, e sem duvida contribuiram
signitivamente para a impressdo de que o movimento apresentava um crescente perigo a

90 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

engajamento, que se esbogava uma perspectiva de mundo distinta,
pautada pela solidariedade e pela ideia de emancipagao social. Tal como
sugerem Negt e Kluge, tratava-se da constituicdo de uma esfera publica
proletaria, sustentada ndo apenas por estruturas materiais, como escolas e
sindicatos, mas também por formas simbolicas e afetivas de
pertencimento que conferiam densidade a visdo de mundo social-
democrata. Nessa trama, a cultura operaria ndo se limitava a resistir, mas
elaborava ativamente alternativas de futuro.

Pretendo destacar aqui um trago marcante da visdo de mundo
social-democrata, tal como se configurava no interior de uma esfera
publica particular®, estruturada em torno de um partido singular: o
Sozialdemokratische Partei Deutschlands (SPD), entao celebrado como
a joia da coroa da Internacional Socialista, ou Segunda Internacional dos
Trabalhadores. Este traco ¢ a presenca da ideia de evolucionismo nesse
universo, aparentemente uma intrusdo da ciéncia natural em um terreno
politico, revela-se menos exotica do que a primeira vista poderia parecer.
Longe de ocupar um lugar marginal, o evolucionismo popular
atravessava o cotidiano cultural do movimento: suas referéncias podiam

ordem e a tranquilidade da sociedade alemd” (Lidtke, 1966: 54-55). O ntmero de
publicagdes do partido cresceu e ganhou leitores. Nos anos 1890, “o SPD tinha 60 jornais
do partido a sua disposi¢do e, em 1894, havia 75. Esse niimero cresceu até 90 com a
proximidade da Primeira Guerra Mundial e muitos desses jornais que eram publicados
uma vez por semana passaram a ser didrios. No mesmo periodo, a circulagdo total de
jornais do SPD subiu de 254.000 para 1.488.345” (Hall, 1976: 13)

2 As numerosas publicagdes representavam as diversas posi¢des dentro do partido
fundado pela unido entre duas organizagdes rivais, a Associa¢do Geral dos Trabalhadores
Alemies (ADAV), fundada em 1863, por Ferdinand Lassalle (falecido em 1864), ¢ o
Partido Socialdemocrata dos Trabalhadores (SAPD), fundado em 1869, em Eisenach, por
Wilhelm Liebknecht, Wilhelm Bracke e August Bebel, dirigentes socialistas proximos de
Marx. Também foram relevantes os chamados pratikers (algo como pragmaticos ou
realistas no jargdo de hoje) e tendéncias radicais como os jungen, além de diversas outras
linhas associadas aos sindicatos, associagdes ¢ exilados alemaes como os proprios Marx e
Engels.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 91



Douglas Rogério Anfra

ser encontradas em cartazes e representagdes comemorativas, como
aquele que darei destaque, panfletos, temas de conferéncias, aulas
ministradas nas escolas do partido e nas bibliotecas dos sindicatos
operarios.

Grosso modo, as caracteristicas definidas por este ecossistema
acabaram formando a mentalidade peculiar e fragmentaria do Partido
Social-Democrata da Alemanha (doravante SPD), em que, além da
influéncia deixada pelos principais tedricos que inspiraram a formacao:
Ferdinand Lassalle, Karl Marx e Friedrich Engels, também cabe destacar
a influéncia deixada por nomes importantes da militincia do partido,
como o reformismo de Eduard Bernstein e o pensamento revoluciondrio
e internacionalista de August Bebel e Wilhelm Liebknecht. E além deles,
ha diversos nomes menos conhecidos de intelectuais que desenvolveram
producdes tedricas que exerceram influéncia no partido como o
neokantismo de Herman Cohen e Friedrich Albert Lange, o
evolucionismo césmico de Karl Eugen Diihring, o pensamento focado no
trabalho de Joseph Dietzgen, o biologismo agonistico de Ludwig
Woltmann, e o pessimismo de Phillip Mainlénder>.

3 Dentre os autores citados, destacaria a titulo de indicacio da diversidade, a
particularidade do socialismo kantiano de Herman Cohen, que organizou a ideia de um
socialismo como imperativo categorico e principio ético do movimento socialista
democratico, e portanto, independente de qualquer fundamentagdo cientifica sobre sua
inevitabilidade (Linden, 1988: 197-239), além da particularidade da metafisica pessimista
de Phillip Mainlander, que via o socialismo e a distribuigdo de bens a titulo de tarefa
pedagogica do movimento socialista que ilustra o verdadeiro vazio do mundo, que por
sua vez ¢ ignorado devido aos limites e condigdes materiais da existéncia (Ramos, 2007)
e Ludwig Woltman, reformista neokantiano, intelectual doutor em antropologia e
medicina que acreditava na transposi¢do da luta de classes para uma luta de ragas (Anfra,
2021: 237-241). Um terceiro nome que ganhou notoriedade no SPD do periodo foi
Eugens Diihring, um professor que era uma pessoa cega, ¢ dos raros académicos
socialistas até ser perseguido e proibido de lecionar em 1874 (Hunt, 2010: 126), seu
pensamento sintético criava uma forma de evolucionismo cosmico associado a um
socialismo reformista que atraiu a atengdo de Engels em seu livro O Anti-Diihring, que se

92 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

De forma geral, apesar da dificuldade em articular uma
construcdo coletiva e contraditéria, ¢ comum o diagnodstico de que, ao
mesmo tempo em que o pensamento revolucionario representado por
Marx e Engels perdia influéncia dentro do SPD, emergia gradualmente a
ideia de um progresso social, cientifico e moral continuo da humanidade,
capaz de conduzir ao socialismo. Uma visdo otimista em relagdo ao
futuro que se via como aliada do pensamento cientifico. E foi neste
espaco em que ocorreria a apropriagdo do evolucionismo dentro da
Weltanschauung social-democrata que, por sua vez, também ressoava em
outros partidos ligados a Segunda Internacional, onde o SPD
desempenhava um papel de lideranca tanto organizativa quanto
simbolica.

Esse diagnostico aparece tanto como constatagdo quanto como
critica politica formulada por setores da tradicdo socialista revolucionaria
do inicio do século XX, especialmente apos a eclosdo da Primeira Guerra
Mundial e, em seguida, da Revolugcdo Russa. Trata-se de uma critica
formulada por liderangas, pensadores politicos e tedricos vinculados ao
pensamento revolucionario, cujas vozes abarcam desde o anarquismo até
as dissidéncias internas do socialismo democratico e do marxismo.
Destacaria dentro desta tradigdo, por ser a mais conhecida do leitor mais
versado no canon filosofico brasileiro, a critica de Walter Benjamin* a
concepgao reformista da historia adotada pelo partido social-democrata

tornaria o mais livro mais popular de divulgacdo do pensamento marxista, apesar de
polémico aos olhos contemporaneos por testemunhar um pensamento engelsiano algo
distinto do pensamento de Marx (Anfra, 2013:146-162).

4 Em particular, a Tese 11, que trata da representacdo social-democrata do trabalho, e a
décima terceira tese das Teses sobre o Conceito de Historia, em que Walter Benjamin
trata da concepgdo social-democrata de progresso (Benjamin, 1991: 698-699). Em
Eduard Fuchs, der Sammler und der Historiker, Benjamin apresenta a referéncia a
Darwin e ao evolucionismo como parte da ligagdo entre as ideias de evolug@o e progresso
no pensamento social-democrata (Benjamin, 1937: 36)

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 93



Douglas Rogério Anfra

alemdo, posicdo que também foi partilhada pela primeira geracdo da
Escola de Frankfurt e que da continuidade ao pensamento socialista
revolucionario desenvolvido nas primeiras décadas do século XX.

Mais do que um artigo de analise pontual, este texto propde-se
como um guia de leitura para o contexto no qual emergiu uma variedade
de escritos que articulavam socialismo e teoria da evolugdo. Em vez de
buscar exaustividade, detenho-me em um exemplo emblematico para
este inicio: uma imagem alusiva ao Primeiro de maio de 1897, tomada
aqui como expressdo significativa dessa paisagem mental. A
interpretagdo desse episddio contribui para iluminar os elementos que
entrelacam tais producgdes, ajudando a compreendé-las em sua
articulagdo. Antes disso, porém, ¢é preciso retomar o sentido e a
importdncia da data, especialmente num momento em que seu
significado parece progressivamente esvaziado entre nos, pois explica o
contexto da imagem e, a seguir, passo para um elenco tedrico de aspectos
notaveis da relacdo entre o pensamento socialista e os evolucionismos do
século XIX.

2- O significado do Primeiro de maio para o movimento

socialista alemao do final do século XIX

O Primeiro de maio permanece, até hoje, como uma das datas
mais significativas para o movimento internacional dos trabalhadores,
especialmente nos paises onde os sindicatos e partidos dentro do espectro
mais amplo e polissémico do que poderiamos chamar de esquerda ainda
conservam alguma conexdo com a tradi¢do de lutas operarias em escala
global e do socialismo. Sua consolidagdo como um ritual politico
internacional foi o resultado de complexas articulagdes ¢ da necessidade
de dar visibilidade as pautas comuns entre diferentes correntes e

94 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

organizacdes trabalhistas e socialistas dos mais diversos matizes, sendo
descrita pelo historiador Eric Hobsbawm como “o mais ambicioso dos
rituais do movimento operario” (Hobsbawm, 1984:76).

A incorporagdo desta data por parte do movimento operario
internacional foi aprovada durante o congresso de fundagdo da Segunda
Internacional, realizado em Paris, em julho de 1889, data em que era
celebrado o centenario da queda da Bastilha. Nessa ocasido, decidiu-se
convocar, a partir de 1890, um dia internacional de manifesta¢cdes em
apoio a campanha pela jornada de oito horas de trabalho, reivindicagao
central da delegagdo norte-americana, composta por membros da
American Federation of Labor (AFL), dos Knights of Labor e por
anarquistas. A escolha do dia 1° de maio nao foi aleatoria: tratava-se da
data em que tradicionalmente se renovavam contratos parciais de
trabalho nos Estados Unidos e que também rememorava a greve geral
iniciada em Chicago em 1886, a qual culminou na Revolta de Haymarket
e na execuc¢do de quatro trabalhadores, martires que passariam a figurar
como simbolos da luta operaria (Cole, 1963b: 7-10).

Em 1890 foi realizada sua primeira celebra¢do que surpreendeu
os proprios organizadores pela massiva adesdo em cidades como
Estocolmo, Madri, Londres, Bruxelas e, com destaque, Bielefeld, na
Alemanha, apesar das restricdes impostas pelas leis antissocialistas entdo
em vigor, com prisdes e demissoes sumarias. Enquanto Viena fora o
palco da maior manifestagdo daquele ano, reunindo dezenas de milhares
de operarios em defesa da jornada de oito horas com adesdo “quase
total” em uma paralisa¢do que silenciou a cidade (Foner, 1986: 48-49), a
Alemanha evitou um confronto direto, criando um evento com a
presenca de familias e criangas nas manifestagoes e alterando o tom
inicialmente previsto para os protestos, contribuindo assim para sua
recepgdo positiva entre setores liberais. Com isso, a social-democracia, a
forga politica hegemonica na Segunda Internacional, soube articular suas

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 95



Douglas Rogério Anfra

reivindicagdes a dimensdes mais amplas da vida cotidiana dos
trabalhadores, ultrapassando as pautas explicitas do programa do SPD.

Tais mobilizagdes foram acompanhadas por uma intensa
producdo impressa. O SPD publicava jornais comemorativos com
tiragens clandestinas entre 60 mil e 150 mil exemplares, muitos de
carater satirico’, buscando driblar a censura e ampliar o alcance das
mensagens forjarndo uma memoria coletiva e fortalecendo os lagos de
solidariedade entre os trabalhadores.

Mais do que uma tradigdo inventada, a emergéncia do Primeiro
de maio foi uma resposta concreta a demanda por uma acdo simbdlica
internacional dos trabalhadores (Peterson, 2020:14). Desde sua origem, a
data cumpriu multiplas funcgdes: rememorar as lutas passadas,
homenagear os martires de Chicago, impulsionar campanhas por direitos
politicos e sociais, como o sufradgio universal e a limitacdo da jornada de
trabalho, ¢ afirmar publicamente a for¢a ¢ a organiza¢do do movimento
operario. A escolha do 1° de maio também se valeu de uma estratégia
culturalmente eficaz®: a ressignificagdo de um feriado ja existente na
Europa (o dia de Santa Valburga, vinculado as antigas festividades pagas
apropriadas pela tradicdo catdlica), o que permitiu que a nova
comemoracdo operaria se integrasse ao calendario popular ja
consagrado.

5 Entre eles, destacou-se o Der Wahre Jacob, editado por Wilhelm Blos e J. W. Dietz ¢
impresso em Stuttgart, que, apds a revogacdo das leis antissocialistas, passou a circular
em edigdes coloridas.

¢ Uma estratégia j& comum no movimento dos trabalhadores norte-americano “Ja nas
décadas de 1820 ¢ 1830, o Quatro de Julho havia se consolidado como o dia de
celebragdo da classe trabalhadora. Era um dia de desfiles, banquetes e festivais - um
momento para renovar o espirito de 1776, elaborar reivindicagdes da classe trabalhadora
e apresentar novas declaragdes de independéncia que dessem continuidade a “obra
inacabada” da Revolucdo Americana.” (FONER , 1986: 3)

96 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

3 - Saber é Poder

Quero agora chamar a atencdo do leitor para a imagem que
simboliza o primeiro de maio de 1897, apresentado a seguir na figura 1.
Como ¢ possivel notar, varios elementos presentes na imagem tornam o
cartaz particularmente interessante para ilustrar esta exposicdo. O cartaz
comemorativo do 1° de maio de 1897 (Achten, 1980: 74), foi impresso
pela grafica Meisenbach, Riffarth & Co., em Berlim, uma das mais
influentes casas tipograficas do final do século XIX. A imagem, em preto
e branco, produzida na técnica de meio-tom (Aufotypie) permitia a
reproducdo econdmica de imagens com gradagdes de cinza a partir de
desenhos ou fotografias, o que a tornava ideal para cartazes e
publica¢des do movimento operario. A assinatura ‘“Bauermeh” indica o
artista responsavel pela composicdo visual, cujo traco lembra o das
gravuras, reforcando o carater simbodlico e formativo da imagem no
contexto da esfera publica social-democrata.

Nas margens que envolvem o quadrante central, vemos
representadas as atividades do SPD e a simbolizagdo do processo de
organizacdo da classe trabalhadora em torno do Primeiro de maio:
familias, atividades para criangas, reunides e palestras com discursos
publicos, jogos sociais, estimulo as artes, ao artesanato e a cultura e, na
parte inferior, a representagdo de uma manifestacdo publica. H4 aqui
uma expressdo visual do imaginario em torno da mobilizagdo cultural
promovida pelo partido, com um sentido formativo que conduz a
politica, ainda que também se perceba um certo clima pastoral, sugerido
pelo cenario de festividade realizada em local afastado, situado nio
exatamente nos centros urbanos, mas nos arredores da cidade.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 97



Douglas Rogério Anfra

Vemos que, a direita da imagem, junto ao punho da espada,
destacado na figura 2, encontra-se a inscricdo Wissen ist Macht
(“Conhecimento € poder”), maxima frequentemente atribuida a Francis

Bacon e que, no contexto do movimento operdrio alemao, associa-se
também a ideia de Bildung. Aos sentidos culturais, filosoficos e
cientificos desse conceito soma-se um sentido politico, desenvolvido nas
experiéncias de educagdo popular surgidas entre as forgas progressistas
apos as revolugoes de 1848. Esse processo ganha um desdobramento
particular nas Associacoes de Educacdo de Trabalhadores
(Arbeiterbildungsverein), promovidas pela social-democracia alema.
Surgidas apds as revoltas de 1848 que agitaram a Europa, as Associagdes
de Formacao (ou educativas, em um sentido mais amplo) faziam uso da
educacdo como um dos poucos meios legais disponiveis e ja
expressavam os conflitos entre liberais, conservadores e socialistas no
contexto da febre alema pelo associativismo civil. Os liberais buscavam

98 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

estimular cooperativas, oferecendo formagdo técnica para suprir o que
viam como caréncia dos trabalhadores e permitir sua emancipagdo por
mérito proprio (Sheehan, 1990: 996). Os conservadores, por sua vez,
viam na educa¢do moderna uma ameaga e reagiam promovendo as
chamadas “guerras culturais”, em oposi¢ao tanto aos liberais quanto a
ciéncia e visando impor a cultura e a lingua alemd em regides sob
dominio prussiano com populacdes nao falantes de alemdo (Lamberti,
1989: 17).

Ja os socialistas, em suas diversas correntes, viam nas
associacdes um espaco privilegiado para a formacao politica e cientifica
voltada a luta por direitos trabalhistas, pelo sufragio universal e pela
superacao das divisdes sociais que limitavam o acesso ao conhecimento.
Liderangas como August Bebel emergiram dessas experiéncias, ainda
que vozes influentes, como a de Wilhelm Liebknecht, argumentassem
que o saber, embora poderoso, pode ser instrumentalizado contra a
propria sociedade. Por isso, defendia que a conquista do poder politico
deveria preceder a difusdo do conhecimento, colocando a frente politica
do SPD como prioridade. Essa posi¢do foi afirmada em uma conferéncia
decisiva proferida por Liebknecht em 1872 (Liebknecht, 1904:),
posteriormente publicada com o titulo Saber ¢ Poder (Anfra, 2021: 228—
256).

Embora muitas vezes realizadas em condi¢des precarias de
clandestinidade, essas iniciativas tornaram-se exemplos concretos de
auto-organiza¢do voltada a construgdo da emancipacdo intelectual e
politica da classe trabalhadora. Sua consigna central era a defesa da
educacdo como conquista da luta politica, € ndo como concessdo do
Estado ou das elites.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 99



Douglas Rogério Anfra

Fig. 2. Detalhe do cartaz do primeiro de maio de 1897 onde esta escrito Wissen ist Macht (“saber ¢
poder”) no entorno do punho da espada e Das Geistesschwert (“a espada do espirito”) na lamina.

Idem

Fig. 3. Detalhe do cartaz do primeiro de maio de 1897. Idem

Na parte inferior direita do quadrante central da Figura 3,
observa-se um comentario politico sobre a situacdo do projeto de
reforma social, em especial dos mecanismos de protegdo ao trabalhador

100 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

(Schutz der Arbeif) propostos por outros grupos politicos. Esse
comentario pode ser interpretado como uma critica a tentativa dos
liberais conservadores de oferecer reformas sociais como moeda de
troca, em troca de uma subordinacdo ao Estado. Ha uma aparente
sugestdo de que, durante o periodo e apos a crise do governo Bismarck,
essa pauta sequer voltou a ser discutida com a mesma énfase, o que
talvez explique sua retomada simbolica na imagem. O setor marxista do
SPD, ao qual Liebknecht pertencia, entendia que essa proposta de
reforma havia sido instrumentalizada unicamente para viabilizar o
aumento do orcamento militar e a centralizagdo politica. Em particular, o
episodio remete ao momento em que o modelo de welfare baseado no
principio de assisténcia estatal simplificada (Fiirsorgemodell), defendido
por Hans Hermann Freiherr von Berlepsch, foi novamente apresentado
pelo gabinete do governo, mas acabou sendo rejeitado — com Berlepsch
expulso do cargo por pressdo da oposigdo de direita. A cena retratada no
cartaz parece evocar essa memoria critica, sugerindo ou a dentncia da
podriddo do projeto, ou a tentativa de resgatd-lo dos escombros da
historia recente.

Voltando ao centro da imagem, notamos que Marianne, vestindo
o barrete frigio, famoso chapéu que identifica a liberdade para os
participantes da revolugdo francesa, representa os valores republicanos.
No contexto especifico do movimento operario alemao, esta associada
aos ideais da Revolugdo Francesa como se 0 movimento operario aleméo
reivindicasse uma continuidade politica em relacdo ao republicanismo
revolucionario francés. E isto faz sentido em algumas de suas principais
pautas, como o direito ao sufragio universal, a qual era pauta central do
movimento socialista democratico.

Como vimos, o conhecimento é parte importante deste processo,
simbolizado pela espada do espirito e pela afirmacdo de que o
conhecimento ¢ poder. Por isso, ganha destaque um detalhe que aparece

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 101



Douglas Rogério Anfra

na parte inferior direita da composicdo, € que, por sua vez, ¢ o elemento
central deste artigo. Ali estdo representados trés livros, nos quais se
inscrevem nomes que, naquele contexto, representam as principais
referéncias tedricas do SPD da época: Marx, Lassalle e, ao centro...
Darwin.

4 - Socialismos e evolucionismos do final do século XIX

No contexto de profundas transformagdes sociais, politicas e
cientificas do século XIX, a ideia de evolugdo adquiriu significados
diversos, extrapolando os limites da biologia para influenciar campos
como a filosofia, a educagdo, a politica e os projetos de reforma social.
Antes mesmo da formulagdo darwinista, ja era relativamente difundida a
nogdo de que as espécies sofriam transformacdes ao longo do tempo, e
numerosos pensadores anteciparam, de formas distintas, o evolucionismo
bioldgico.

Entre esses precursores estdo desde Al-Jahiz, com seu Livro dos
Animais, escrito no século IX, até autores modernos como William Paley
(Natural Theology or Evidences of the Existence and Attributes of the
Deity, 1802), que propunha uma concepcao de evolugdo compativel com
a teologia crista. O livro de Paley forneceu o argumento conhecido como
a alegoria do relojoeiro, mais tarde incorporada por correntes

102 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

contemporaneas do criacionismo. Outro nome fundamental do
evolucionismo é Alfred Russel Wallace, coautor da teoria da selegdo
natural (independentemente de Darwin) e socialista convicto. Seu artigo
sobre a evolucdo biologica, enviado a Darwin em 1858, foi decisivo para
apressar a publicacdo de A origem das espécies em 1859, encerrando
duas décadas de hesitagdo por parte de Darwin.

A publicagdo de A origem das espécies (1859), de Charles
Darwin, foi um acontecimento tanto literario quanto cientifico,
suscitando intensos debates em saldes, periodicos, museus de historia
natural e leituras publicas. A obra rapidamente cativou publicos diversos,
ndo apenas entre cientistas, mas também entre intelectuais, artistas,
religiosos e ativistas politicos. Um dos principais divulgadores do
darwinismo foi Thomas Huxley, apelidado de “o buldogue de Darwin”,
que defendeu fervorosamente a teoria da selecdo natural, realizando
inclusive palestras voltadas ao publico trabalhador visando tornar
acessiveis a todos os fundamentos da nova ciéncia a um publico
igualmente interessado entre o movimento dos trabalhadores e
socialistas.

O que ndo deveria causar espanto, pois eram muitos os possiveis
interesses para os socialistas, como a possibilidade de uma explicagdo
naturalista radical da vida, que dispensasse qualquer instancia divina ou
finalidade transcendente, contribuindo para a deslegitimagdo das
justifica¢des religiosas da desigualdade e do poder politico. A ideia de
que o ser humano podia agora ser compreendido como parte de um
processo historico-natural em transformacdo continua, sem esséncia fixa
ou destino pré-determinado, abria espago para a ideia de uma sociedade
organizada racionalmente, fundada na liberdade, na igualdade, e ndo em

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 103



Douglas Rogério Anfra

hierarquias tidas como naturais’. Isso explica porque ao longo desse
percurso, muitos desses debates ndo se limitaram ao campo estritamente
cientifico, ¢ tornaram-se também veiculos de interpretagdo social e
filosofica.

No entanto, apesar do impacto da publicacdo da Origem das
Espécies e sua divulgacdo, diferentes concepgdes de evolugdo
continuaram a coexistir, oferecendo explicacdes proprias sobre a
transformagdo das espécies ou cobrindo lacunas deixadas por Darwin,
incluindo aquelas referentes a temas de interesse do socialismo. Estas
concepgoes se tornaram tdo influentes e numerosas que, Julian Huxley,
um dos principais nomes da sintese evolutiva moderna, caracterizou o
periodo entre 1875 e 1925 como “eclipse do darwinismo™® (Bowler,
1983:5).

O lamarckismo persistia, sobretudo em sua versdo
neolamarckista, interpretando a heranga de caracteres adquiridos por
pressdo do ambiente ou social como o principal mecanismo evolutivo. A
ortogénese (ou finalismo), se acrescia ao que se entendia sobre o
darwinismo e sugeria que a evolucdo obedeceria a uma dire¢do natural
intrinseca, como uma tendéncia progressiva ao aumento de
complexidade, inteligéncia ou tamanho. J4 o mutacionismo, e sua
vertente saltacionista, via nas mutagdes genéticas eventos bruscos e
determinantes para a emergéncia de novas espécies.

Nessa convergéncia fragmentada entre ciéncia e critica social,
destacam-se duas figuras notaveis: Herbert Spencer (frequentemente

7 Que foi importante no caso dos que associavam a militincia socialista ao ateismo como
os chamados materialistas como Karl Vogt, ou mesmo o genro de Marx, Paul Lafargue.
8 Essas abordagens persistiram e coexistiram até a consolidagdo da chamada sintese
evolutiva moderna (ou sintese moderna), entre as décadas de 1930 e 1950, quando os
avancos da genética e da biologia molecular permitiram integrar a teoria darwinista com
as descobertas do DNA, oferecendo uma base tedrica mais robusta a biologia evolutiva.

104 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

chamado de “filosofo da evolugdo™)’ e, grosso modo, considerado o
filésofo mais popular do século XIX e Ernst Haeckel (conhecido como o
“Darwin alemdo”). Ao longo de suas obras, Spencer procurou aplicar os
principios da evolugdo a diversas esferas da vida social, que tenderiam a
uma forma superior de organizacdo, inspirado em um modelo organico
que substituia a imagem mecéanica vigente. Essa abordagem influenciou
tanto o conservadorismo quanto o pensamento liberal, positivista e
socialista da época'®. Apesar da resisténcia enfrentada por muitos paises,
a ciéncia da vida transbordava para a arena publica, saturando-a de novos
termos cientificos. Diversos setores conservadores e modernizados
apelavam para leituras deterministas e raciais da biologia, apropriando-se
do vocabulario evolutivo para construir uma ideologia conservadora que
justificava as hierarquias raciais, sociais e sexuais para justificar a ordem

® “Muitos atribuiram a Spencer o epiteto de ‘filésofo da evolugdo’. Michael Ruse sugere
que coube a Spencer assumir o papel do profeta da evolugdo [...]. John Dewey (1859-
1952) comenta que sua imagem publica era a da teoria da evolug@o encarnada” (Baiardi,
2008: 11). Spencer foi o “intelectual mais famoso das ultimas décadas do século XIX”,
superando mesmo o positivismo comteano até que sua estrela desse lugar a de Henri
Bergson no inicio do século XX (Eriksen; Nielsen, 2001: 37), ¢ impossivel ignorar como
sua influéncia declinou bruscamente no inicio do século XX. Nao a toa Parsons inicia sua
investigagdo sociologica em A Estrutura da Agdo Social (1937) com o comentario sobre a
ascensdo e queda de Spencer e de suas contribui¢des a teoria socioldgica (Parsons, 1949:
3-6).

10 E possivel elencar muitos autores inspirados em Spencer, para além da sociologia, que
batizara e mesmo a filosofia evolucionista ja que cunhara a expressdo “evolu¢do* (o livro
de Spencer ¢ de publicagdo anterior a Origem das Espécies) e “survival of the fittest”
(Ruse, 2009: 23,1/526), mas também como toda a primeira geracdo de antropologos
funcionalistas como Morgan e Tylor (Giddens, 1984: 1), a literatura de ficgdo
especulativa de e a utopia politica de um sociedade superior organizada pelo Estado em
The Cooperative Commonwealth (1884) de Laurence Gronlund e Looking Backward:
2000-1887 (1888), de Edward Bellamy e Jack London em O Tacdo de Ferro, a teoria
econOmica de Alfred Marshall e no Brasil Escola de Recife € em nomes de vulto, como
Euclides da Cunha, Silvio Romero, Fausto Cardoso (este ultimo se reencontrando no
monismo de Haeckel), Clovis Bevilaqua, Augusto Franco, Livio de Castro (médico e
antropdlogo fisico).

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 105



Douglas Rogério Anfra

social vigente. Surge ai o chamado darwinismo social, formulacao que,
embora nunca defendida por Darwin ou Spencer, passou a associar o
sucesso social e econdmico dos individuos ou das nagdes a uma suposta
“superioridade biolégica” em uma verdadeira apologia da competicdo,
da selegdo natural e da hierarquia .

No interior do contexto alemdo, poucos pensadores simbolizam
de modo tdo expressivo a tentativa de conciliagdo entre o evolucionismo
naturalista ¢ uma visdo de mundo progressista quanto Ernst Haeckel.
Bidlogo, filosofo natural e divulgador cientifico de vasta influéncia,
Haeckel foi uma figura central na recepcdo e radicalizagdo das ideias de
Darwin no continente europeu no campo cientifico e no debate cultural
mais amplo. Seu monismo, doutrina que afirmava a unidade fundamental
entre mente ¢ matéria, natureza e espirito, era, a0 mesmo tempo, uma
cosmologia cientifica e uma filosofia da historia, voltada para a
superacdo do dualismo religioso ¢ da metafisica herdada da tradicdo
idealista.

Essa concepcao encontrou forte ressonancia junto aos setores
mais anticlericais e laicos do movimento socialista internacional'?,

11O discurso imperial que legitimava o dominio colonial, apresentando os Impérios
como formas superiores de organizagdo social, era complementado por formulagdes
tedricas que explicitamente defendiam a supremacia de determinados povos sobre outros
como a de Alexander Tille, tradutor de Nietzsche para o inglés. O representante mais
proeminente dessa posi¢do talvez tenha sido o industrial Friedrich Alfred Krupp, um
notorio fabricante de armas. Em 1900, Krupp demonstrou seu interesse ao oferecer um
prémio de dez mil marcos para quem respondesse a questdo: “O que podemos aprender
com a teoria da evolug@o sobre o desenvolvimento da politica doméstica e a legislacao
estatal” (Paul, 2003: 233).

12 Observando o caso inglés, para David Stack, as raizes do evolucionismo na esquerda
ndo eram novidade e se originariam em nomes como o proprio codescobridor da teoria da
evolugdo, Alfred Russel Wallace, ou a feminista Annie Besant, o escritor Jack London, o
lider trabalhista inglés Ramsay MacDonald, primeiro ministro do partido trabalhista, ou
ainda na colegdo de classicos socialistas da Independent Labour Party, com tradugdes de
Kautsky, Enrico Ferri e Bernstein para o publico inglés, associando um campo a esquerda

106 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

ressoando na ala intelectual da social-democracia. Haeckel foi lido e
citado por autores ligados ao Partido Social-Democrata da Alemanha
(SPD), que viam em sua obra uma poderosa arma contra o
obscurantismo religioso e a ordem conservadora sustentada por
fundamentos teoldgicos. Seus escritos, em linguagem acessivel,
belamente ilustradas e com um estilo frequentemente combativo,
popularizaram ideias evolucionistas entre o publico trabalhador, sendo
utilizados como instrumento de alfabetizag¢do cientifica nas escolas do
partido, no entanto, a potencial afinidade entre Haeckel e os sociais-
democratas foi rejeitada por Haeckel, assumindo, por vezes, uma postura
anti-socialista em sua defesa da legitimidade cientifica do evolucionismo
e da concorréncia entre os individuos como forma de progresso social
(Haeckel, 1878: 72).

Diferentemente de Haeckel e Spencer, os socialistas buscavam
no evolucionismo os fundamentos de uma antropologia aberta, plastica e,
sobretudo, uma alternativa a metafisica da natureza humana imutavel,
permitindo aos socialistas historicizar as instituicdes sociais e pensar a
emancipagdo como parte de uma légica organica de desenvolvimento.
Nao raro, entre os socialistas alemaes, o socialismo era pensado como o
resultado de um processo organico de evolugdo da sociedade, associando
a ideia de evolugdo a de desenvolvimento com o mesmo vocabulo
entwicklung. Este conceito e nesta acepgdo, apareceu em debates

do partido trabalhista ao debate sobre a teoria da evolugdo (Stack, 2003). Foi essa
colecdo que forgaria uma aproximagdo involuntiria de Bernstein ao evolucionismo, ao
traduzir o titulo de seu livro Die Voraussetzungen des Sozialismus (1899) para
Evolutionary Socialism (1909), que se manteve na tradug@o para o portugués feita pela
Fundacdo Teotonio Vilela. Voraussetzung significaria literalmente algo proximo de
“pressuposto”, “pré-requisito”, “pré-condi¢do” ou, se pensamos em termos logicos
condicionantes, ou seja, destacando mais o aspecto kantiano e ético da compreensdo de
Bernstein sobre o socialismo que organiza o seu pensamento durante o debate sobre o
revisionismo, em termos de o que deveria ser feito para se atingir o socialismo.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 107



Douglas Rogério Anfra

importantes sobre a questdo agraria por parte de Kautsky e em textos e
discursos de August Bebel que defendiam o legado de Marx ¢ a
concepgdo de luta de classes mantendo o lugar de Darwin ao lado desse
legado'®. Em uma passagem caracteristica da relagdo entre pensamento
politico e cientifico, Bebel argumenta em defesa de uma evolugdo social
necessdaria para defender, ndo apenas a emancipa¢do das mulheres, mas o
socialismo enquanto forma de desenvolvimento social superior da
sociedade, especialmente quando consideramos a inteligéncia humana e
a organizagdo social como parte do processo evolutivo.

A luta pela existéncia estd presente em todos os organismos, sem que eles
tenham consciéncia das circunstancias que os obrigam a isso, ela ocorre
inconscientemente. Essa luta pela existéncia também esta presente no mundo
humano, entre os membros de todas as sociedades nas quais a solidariedade
desapareceu ou ainda ndo se manifestou. Essa luta pela existéncia muda
conforme as formas que as relagdes sociais entre os seres humanos assumem
ao longo do desenvolvimento; ela assume o carater de lutas de classes, que se
desenrolam em niveis cada vez mais elevados. Mas essas lutas levam, e nisso
os seres humanos se diferenciam de todos os outros seres, a uma
compreensdo crescente da esséncia da sociedade e, finalmente, ao
reconhecimento das leis que dominam e condicionam seu desenvolvimento.
Por fim, os seres humanos s6 precisam aplicar esse conhecimento as suas
instituigdes politicas e sociais e transforma-las de acordo com ele. A
diferenga entre o ser humano e o animal €, portanto, que o ser humano pode
ser chamado de animal pensante, mas o animal ndo ¢ um ser humano

13 Outro episodio notével deste embate é o Congresso de Hannover de 1898 em que se
discutiu as teses de Bernstein criticas ao socialismo, em que uma das intervengdes, por
parte de Konrad Schmidt que criticava as teses marxistas sobre a teoria do colapso,
auperizagio (Verelendungstheorie): Em nossa mobilizagdo vamos trocar “dialética” por
uma muito mais precisa e rica concep¢do de desenvolvimento/evolucdo (Entwicklung)
que ¢ mais inteligivel aos trabalhadores. Bebel invocou o espirito do grande Darwin. Nos
estamos mais ao lado dele do que de Hegel. No original: Setzen wir doch lieber in
unseren Agitationen an die Stelle der "Dialektik"” den viel priziseren und reichhaltigeren
Begriff der "Entwickelung”, der den Arbeitern viel verstindlicher ist! Bebel hat ja den
Geist des grofsen Darwin zitirt. Ihm stehen wir niher als Hegel! (Protokoll, 1899: 148)

108 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

pensante. Grande parte dos nossos darwinistas, em sua parcialidade, ndo
compreende isso (Bebel, 1879: 47-48)14.

Tal deslocamento semantico, longe de uma miragem especifica
dos socialistas, testemunha uma visdo finalista em direcdo a ortogénese
muito comum a época, presente mesmo em famosas imagens ilustrativas
como a drvore monofilética dos organismos de Ernst Haeckel ou a
ilustracdo de Huxley presente em Evidéncias do lugar do Homem na
Natureza (1863), a0 mesmo tempo que testemunha um reposicionamento
da ideia de evolucdo. Nesse sentido, ddo testemunho autores como
Kropotkin, que partiam da rejeicdo a ideia estrita de luta pela
sobrevivéncia destacando a cooperacdo € o apoio mutuo como fatores
determinantes na evolugdo das espécies (Kropotkin, 1902: 123), e
deslocando o aspecto evolutivo para o social. Talvez seja importante
mencionar que entre os ouvintes das exposicoes de Huxley a classe
trabalhadora e dos debates que se seguiram estavam presentes Karl
Marx, sua filha Jenny Marx e Wilhelm Liebknecht (Liebknecht, 1944:
31), que registrou o impacto duradouro causado pela leitura da obra de

14 No original: Der Kampf ums Dasein ist bei allen Organismen vorhanden, ohne
Einsicht in die Umstdnde, die sie dazu nétigen, er vollzieht sich ihnen unbewuf3t. Dieser
Kampf ums Dasein ist auch in der Menschenwelt, unter den Gliedern jeder Gesellschaft
vorhanden, in der die Solidaritdit verschwand oder noch nicht zur Geltung kam. Dieser
Kampf ums Dasein dndert sich nach den Formen, welche im Laufe der Entwicklung die
sozialen Beziehungen der Menschen untereinander nehmen, er nimmt den Charakter von
Klassenkdmpfen an, die sich auf immer hoherer Stufenleiter abspielen. Aber diese
Kdmpfe fiihren — und darin unterscheiden sich die Menschen von allen anderen Wesen —
zu immer héherer Einsicht in das Wesen der Gesellschaft und schliefSlich zur Erkenntnis
der Gesetze, welche ihre Entwicklung beherrschen und bedingen. Schlieflich haben die
Menschen nur notig, diese Erkenntnis auf ihre politischen und sozialen Einrichtungen
anzuwenden und diese entsprechend umzuformen. Der Unterschied zwischen Mensch und
Tier ist also, daf} der Mensch ein denkendes Tier genannt werden kann, das Tier aber
kein denkender Mensch ist. Das begreift ein grofier Teil unserer Darwinianer in ihrer
Einseitigkeit nicht.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 109



Douglas Rogério Anfra

Darwin. Marx, influenciado pelo interesse de Engels', leu a obra de
Darwin com interesse, porém, embora tenha mantido ao longo da vida
certa reserva quanto a aspectos da teoria, e, assim como Kropotkin,
rejeitando especialmente seu viés concorrencial e sua inspiragdo
malthusiana'® algo que foi comum na recepgdo de Darwin na Russia!’
(Todes, 1989). Esta concepcdo de desenvolvimento/evolucdo esteve
presente na pena de Engels (a famosa frase: “Assim como Darwin
descobriu a lei do desenvolvimento da natureza organica, Marx

150 foco deste artigo ndo é a recepgdo de Marx e Engels do pensamento darwiniano,
apesar de esta questdo também ser importante. Acredito que a recepgdo por parte de
Engels foi de uma apropriacdo critica de Darwin buscando antes assimila-lo a sua
interpretagdo da dialética que estendeu o pensamento marxista das relagdes sociais e
econdmicas para as ciéncias em geral, com atencdo notavel a questdo biologica
observada especialmente no Anti-Diihring (1878) e os manuscritos publicados
postumamente como a Dialética da Natureza (1925).

1%Apesar da lenda difundida de que Marx teria dedicado O Capital a Darwin, hd uma
vasta literatura que caracteriza a recepg¢do de Darwin por Marx e Engels ora como um
tipo de deslumbre e fusdo teodrica, com apoio em poucas referéncias além de cartas e
algumas citagdes de natureza mais comparativa esparsas no Capital, e outra que os acusa
de terem ignorado Darwin. Marx e Engels se interessavam por Darwin, mas Marx
posteriormente dele se afasta e sequer ha registro de que tenha lido A4 descendéncia do
homem. Além disso, ha varios artigos que desmentem uma anedota sobre uma suposta
dedicatoria d’O Capital a Darwin baseada em uma carta do espolio de Darwin em que
este recusa aceitar a dedicatoria de um autor radical ndo mencionado. Na verdade, a
recusa de Darwin foi a dedicatéria em seu nome do livro The Students’ Darwin (1881),
obra de divulgagdo escrita por Edward B. Avelling, entdo genro de Marx, divulgador
cientifico e militante socialista e ateista (Colp Jr., 1974). Marx inicia a leitura de Darwin
com extremo interesse, mas posteriormente rejeita o que via como uma projecdo do
bellum omnium contra omnes hobbesiana na natureza (Marx, 1974: 249).

17 Daniel Todes resume em trés aspectos a critica cientifica e politica russa, que grosso
modo converge com aspectos importantes do pensamento socialista alemao: “(1) o termo
“luta pela existéncia” e grande parte da retdrica associada a ele; (2) a dependéncia das
pressdes populacionais e uma aritmética populacional especifica que alimentam essa luta
perpétua; e (3) a énfase em conflitos intra-especificos”. (Todes, 1989: 19).

110 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

descobriu a lei do desenvolvimento da historia humana”'®

também presente o conceito de entwicklung com a mesma acepcao).

, hotemos aqui

5 - A titulo de conclusio: um olhar sobre a confluéncias entre

ciéncia e politica do século XIX

Ao apropriar-se criticamente do evolucionismo, o socialismo do
periodo pretendia ndo somente refutar a ordem vigente, mas afirmar-se
como o projeto racional por exceléncia, fundamentado, a0 mesmo tempo,
na critica da metafisica e na fidelidade a uma visdo historica e imanente
da vida. Nesse sentido, o socialismo do século XIX ndo s6 incorporou
elementos do evolucionismo naturalista determinado historicamente pela
visdo de mundo da época, mas também contribuiu para sua redefini¢ao,
ao deslocar o foco da biologia para a historia e amplificando seu sentido.

Esta convergéncia ndo foi, no entanto, sem polémicas. Autores
criticos desta convergéncia como Walter Benjamin e a tradi¢do da teoria
critica compreenderam essa confluéncia como uma perigosa areia
movedica que imobilizou a classe trabalhadora afiliada & Segunda
Internacional. Criticos como Hannah Arendt viam o Darwinismo como
elo comum no totalitarismo que fazia convergir a ditadura bolchevique e
a ditadura nazi-fascista ao criar uma explicacao cientifica para a natureza
humana que possibilitava imaginar uma possivel transformacdo dessa
natureza para algo além (Arendt, 1976: 463). Autores do campo
conservador e criacionista como Richard Weikart costumavam
responsabilizar Darwin diretamente pelo nazismo, acomodando a social-
democracia num papel de intermediario e divulgador do darwinismo

18 Wie Darwin das Gesetz der Entwicklung der organischen Natur, so entdeckte Marx das
Entwicklungsgesetz der menschlichen Geschichte (Engels, 1973: 335-339)

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 111



Douglas Rogério Anfra

entre as massas (Weikart, 2004: 324), uma critica que, apesar do impacto
pela divulgagdo, ndo apresenta elos causais precedentes que permitam
responsabilizar seja Darwin, Spencer, Haeckel ou os sociais-democratas
com algum fundamento (Richards, 2013: 196).

E importante notar que, como muitos dos mistérios que
envolvem o século XIX, se a influéncia dos evolucionismos se tornou
quase onipresente nos debates do periodo, sua popularidade recrudesce
no comeco do século XX, seja em numero de publicagdes, seja por
indicios indiretos. Cito aqui o caso do registro dos livros mais retirados
das bibliotecas populares das sessdes locais do SPD e de sindicatos,
tomando como referéncia um clube de leitura de trabalhadores da
inddstria madeireira situado em uma cidade de 80 mil habitantes no sul
da Alemanha apresentado na figura 5, e retirado do estudo de Hans-
Joseph Steinberg (1976: 166-180). Nota-se ali um interesse dominante de
ciéncias naturais e divulgacdo cientifica, com excecdo do livro 4 Mulher
e o Socialismo de August Bebel, que, como vimos, também aponta
aspectos relacionados ao tema.

112 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso

: A Recepgao do Evolucionismo na Cultura Politica

do SPD

Prosper-Olivier Lissagaray

History of the Paris Commune

[Histria da Comuna de Paris

Autor Titulo Tradugdo No. de retiradas
| August Bebel [Die Frau un der |A muiher e o Socialismo 24
| Amoid Dodel-Port Pioses ‘oder Darwin ? |Moises ou Darwin? 14
[Oswald Kohler We und Criagho do mundo e fim do mundo 1
Edward Aveling Die Theore A teoria darwinista 9
[Oswaid Kahler Dor Staat O estado 9
Bermard Langkavel [Der Mesch und seine Rassen O homen e suas ragas 6
[Jakob Stem Die Philosophie Spinozas A filosofia de Espinosa 6
[August Bebel (Charles Fourier [Charles Fourier 6
[Wiheim Liebknecht |Ein Bick in die Neve Welt [Uma espiada no Novo Mundo
Wilheim Blos Deutsches Revolution A revolugio alema
Dombrowsky” Leben und Taten Vidas e feitos
[Rudolf Bommel (Geschichte der Erde [Histéria da Tera
Karl Kautsky Thomus Morus Thomas Morus e sua Utopia
Kart Kautsky [Karf Man Lehren 0s Senicos de Karl Manc
[Wilhein Blos Rovolution [Revolugao Francesa

| Lewss Henry Morgan [Ancient Society A sociedade Antiga

|

4
4

Max Schippel Das modeme Elend A miséria modema 4

|Amoid Dodel-Port |Aus Leben und Da vida e da ciéncia 3

Bemhard Becker [Enthiil (Uber Lassalle Revelagtes sobre Lassalle 3

Wilheim Der A guerra dos 3

[ Kart Kautsky }gnun« Programm O progrfama de Erfurt 3

Otto von Corvin al Ein Historisches Denkmale des Christlichen Fanatismus um do fanatismo cristdo 3

Karl Man Das Kapital, | O Capital. Vol. |

David Strauss Der alte und der neve Glaube A velha e a nova Fé

Leopold Jaboby Es Werde Licht Que haja iz

Bruno Emil Konig Schwarze Kabinette O gabinete negro

Friedrich Engels | Anti-Dihning Anti-Dihring

Der Ursprung der Familie, des

und des Staats

A origem da familia , da propriedade privada e do estado

Landiiche Arbelterfrage

A questiio do trabalhador rural

Das Kapital. II.

O Capital. Vol. Il

[Diciondrio de palavras

Die Lage der arbeitenden Klasse in England

A condicBo da classe trabalhadora na Inglaterra

(SN]SR (XY

Fig. 5. Livros mais retirados da livraria da liga dos trabalhadores da inddstria madeireira do sul da
Alemanha, ao longo de nove meses do ano de 1894

Agora, notemos na tabela seguinte do estudo de Steinberg
(Steinberg, 1976:170), na figura 6, como o interesse pela ciéncia, apesar

de persistir um pouco mais entre os trabalhadores, ainda assim
atravessou um declinio, mesmo se pegamos um caso entre militantes do
partido de areas mais urbanas, onde as sessOes do partido realizavam
trabalho de formagao constante.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.

113



Douglas Rogério Anfra

VIAGENS,
ETNOLOGIA,
ANO ﬂiﬁ‘::lss (:Erg:;’;s HISTORIA|FILOSOFIA| POESIA | FICCAO | TEORIA
LITERARIA,
DIREITO
1891 135 27 73 1.1 126 14,6 282
1892| 84 24.3 6.8 33 12.2 13.5 31,5
1893| 103 19.4 6.9 3.1 12 2.7 26,6
1894] 83 17.9 86 25 10.4 252 27,1
1895| 87 18 7.2 28 1.7 29.8 218
1896 10,3 15,9 88 3.4 9.9 29.7 22
1897 | 106 9.8 10 1.1 8.8 a4 18,3
1898 9.1 13.9 114 0,89 9.3 36.2 193
1899 106 1.7 07 0.7 12 418 12,1
1900 ? ? ? ? 2 ? ?
1901 54 6 8,9 3 9.9 515 15,3
1902| 53 4.3 [X] 16 8.1 54,3 17.6
1903| 44 42 9 16 8.5 513 21
1904] 52 31 10 16 7.6 51.7 20,8
1905 , 33 84 15 7 55.5 19
1908 i 32 71 16 7 58.6 16.8
1907 8 24 5.7 12 5.7 64.3 16,6
1908 ¥ 28 7 15 5.1 66.5 1.9
1909 § 2.1 6.8 1 5 65.3 15
1910| 39 24 63 9 53 715 9.7
1911] 34 22 6.2 9 43 70.4 12,6

Fig. 6. Livros mais retirados da livraria da liga dos trabalhadores da industria madeireira de Berlim,
ao longo de nove meses entre 1891 ¢ 1911 (destaques meus no campo de ciéncias naturais).

A meu ver, esse indicio, longe de ser um dado isolado, me leva a
questionar se, ao observarmos um declinio tdo drastico no interesse por
ciéncias e temas cientificos entre os trabalhadores no inicio do século
XX, ainda faria sentido atribuir ao cientificismo (incluindo ai a teoria da
evolu¢do) um papel estruturante na paisagem mental reformista da
social-democracia, concebida como uma confluéncia entre os cursos da
evolugdo bioldgica, da evolugdo social e da ideia de progresso. Ou sera
que essa visdo de mundo € antes um efeito que mostra como os
imaginarios politicos e intelectuais ja haviam mudado e o que se
acreditava ser a causa, ter perdido sua forca ¢ deixado de orientar seu
curso, como um antigo leito que vai se assoreando? Ou ainda que possa
ter sido desviado por novas correntes como o pessimismo ¢ a ideia de
uma ruptura com o velho mundo, suas certezas e seu otimismo? Nesse
sentido, eventos como o eugenismo e o caso Lysenko, na Unido

114 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

Soviética das décadas de 1930 a 1950, podem ser vistos'’ nio como uma
continuidade e expressdo renovada desse paradigma, mas antes como um
refluxo tardio, uma represa ideolodgica que reteve, distorcidamente, os
sedimentos de um cientificismo ja em declinio em outros contextos e
provavelmente impulsionados por outra causa.

De toda forma, ¢é preciso dizer que seguimos longe de
compreender plenamente por que certos cursos de pensamento secam
enquanto outros encontram novos caminhos subterraneos ou inesperadas
ressurgéncias como fora o encontro entre a evolucdo biologica e o

socialismo do século XIX.

REFERENCIAS

ACHTEN, Udo. Zum Lichte empor. Mai-Festzeitungen der
Sozialdemokratie 1891 - 1914. Berlim: Verlag J.H.W. Dietz Nachf.
GmbH, 1980.

ANFRA, Douglas Rogerio. Friedrich Engels: guerra e politica: uma
investigacdo sobre a analise marxista da guerra e das organizagdes
militares. 2013. Dissertagao (Mestrado em Filosofia) - Faculdade de
Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de Sdo Paulo,
Sdo Paulo, 2013.

ANFRA, Douglas R. Reforma e evolugdo: politica e ciéncia na
social-democracia alema do fim do século XIX. Tese. (Doutorado

19 Resumidamente, o lysenkoismo foi uma doutrina promovida por Trofim Lysenko na
Unido Soviética, que rejeitava a teoria darwinista da evolugdo adotando uma doutrina
influenciada pelo neolamarckismo que respondia as pelas criticas russas a concepgao
malthusiana de Darwin, a busca por solu¢des técnicas locais para a agricultura e ao
desejo de construir uma alternativa ideoldgica a genética e a eugenia ocidentais,
apoiando-se em interpretagdes marxistas da ciéncia natural.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 115



Douglas Rogério Anfra

116

em Filosofia). Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas
Universidade de Sdo Paulo, Sdao Paulo, 2021.

ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 1976.

BAIARDI, Daniel Cerqueira. Conhecimento, evolucdo e
complexidade na filosofia sintética de Herbert Spencer. Dissertacao
(Mestrado em Filosofia) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias
Humanas, Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2008.

BENJAMIN, Walter. Eduard Fuchs, der Sammler und der Historiker.
Zeitschrift fiir Sozialforschung, Jg. 6, p. 346-399. 1937.

BENJAMIN, Walter. Uber den Begriff der Geschichte. In:
Gesammelte Werke. Hrsg. von Hermann Schweppenhéuser und Rolf
Tiedemann. Band 1/2. Suhrkamp: Frankfurt am Main. p. 690-708,
1991.

BENJAMIN, Walter. Eduard Fuchs, colecionador e historiador. In:
. O Anjo da Historia. Belo Horizonte: Auténtica. p. 73-102.
Edic¢ao digital, 2012.

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito da Historia. In: .0
Anjo da Historia. Belo Horizonte: Auténtica. Edigdo digital, 2012b

BOWLER, Peter J. The eclipse of Darwinism. Baltimore: The Johns
Hopkins University Press, 1983.

COLE, G. D. A History of Socialist Thought. Marxism and
Anarchism: 1850-1890. Londres: Macmillan & Co Ltd, 1963a.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

COLE, G. D. A History of Socialist Thought: Vol. III, p. I The
Second International 1889-1914. Londres: Macmillan & Co Ltd,
1963b.

COLP JR., Ralph. The Contacts Between Karl Marx and Charles
Darwin. Journal of the History of Ideas, v. 35, n. 2, 1974, p. 329-
338, abr.-jun. Disponivel em: http://www.jstor.org/stable/2708767.
Acesso em: 21/06/2014.

ENGELS, Friedrich. Das Begréibnis von Karl Marx. In: MARX,
Karl; ENGELS, Friedrich. Marx und Engels Werke (MEW). v. 19.
Berlim: Dietz. p. 335-339, 1973.

FONER, Philip S. May Day. A Short history of the International
Workers” Holiday 1886-1986. International Publishers, New York,
1986.

GIDDENS, Anthony. The Constitution of Society. Outline of a
Theory of Structuration. Cambridge, UK: Polity Press, 1984.

HAECKEL, Ernst. Freie Wissenschaft und freie Lehre. Stuttgart: E,
Schweizerbart’sche Verlagshandlung, 1878.

HALL, Alex. The War of Words: Anti-Socialist Offensives and
Counter- Propaganda in Wilhelmine Germany 1890-1914. Journal of
Contemporary History, v. 11, n. 2/3, 1976, p. 11-42, jul. Disponivel
em: https://www.j.stor.org/stable/260248. Acesso em: 12 jun. 2019.

HOBSBAWN, Eric. Historia do marxismo III: O marxismo na época
da segunda internacional. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1984.

HUNT, Tristam. Comunista de casaca. A vida revolucionaria de
Friedrich Engels. Rio de janeiro: Record, 2010.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 117



Douglas Rogério Anfra

118

KROPOTKIN, Peter. Mutual Aid. A Factor in Evolution. Londres:
McClure, Philips & Company, 1902.

LAMBERTI, Marjorie. State, Society and the Elementary School in
Imperial Germany. Nova York: Oxford University Press, 1989.

LIDTKE, Vernon L. The alternative culture: socialist labor in
Imperial Germany. Nova York: Oxford University Press, 1985.

LIDTKE, Vernon L. The Outlawed Party: Social Democracy in
Germany, 1878-1890. Princeton: Princeton University Press, 1966.

LIEBKNECHT, Wilhelm. 1944. Reminiscences of Karl Marx.
Bombay: People’s Publishing House, 1944.

LIEBKNECHT, Wilhelm. Wissen ist Macht, Macht ist Wissen.
Festrede gehalten zum Stiftungsfest des Dresdner Bildungs-Vereins
am 5. Februar 1872. Berlim: Verlag der Expedition des ‘Vorwirts’ -
Berliner Volksblatt, 1904.

LINDEN, Harry van der. Kantian Ethics and Socialism.
Indianapolis: Hacket Publishing Company, 1988.

MARX, Karl. Carta de Marx para Engels de 19 de dezembro de
1860. In: MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Werke. v. 30. Berlim:
Dietz, 1974, p. 130-131.

NEGT, Oskar; KLUGE, Alexander. Public Sphere and Experience.
Toward and Analysis of the Bourgeois and Proletarian Public

Sphere. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1993.

ERIKSEN, T. Hylland; NIELSEN, Finn S. A History of
Anthropology. Londres: Pluto Press, 2001.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



Imaginarios do Progresso: A Recepcdo do Evolucionismo na Cultura Politica
do SPD

PARSONS, Talcott. The Structure of social action: A study in social
theory with special reference to a group of recent European writers.
Glencoe: The Free Press, 1949.

PETERSON, Abby; REITER, Herbert. The ritual of May Day in
Western Europe: past, present and future. Londres: Routledge, 2020.

PAUL, Diane B. Darwin, social Darwinism and eugenics. In:
HODGE, Jonathan; RADICK, Gregory (org.). The Cambridge
Companion to Darwin. Cambridge, UK: Cambridge University
Press. p. 214-23, 2003.

PROTOKOLL iiber die Verhandlungen des Parteitages der
Sozialdemokratischen Partei Deutschlands. Abgehalten zu Hannover
vom 9. bis 14 Oktober 1899. 1899. Berlim; Bonn: J.H.W. Dietz
Nachf. GmbH, 1980. Disponivel em:
http://library.fes.de/parteitage/pdf/pt-jahr/pt-1899.pdf. Acesso: 20
set. 2020.

RAMOS, Flamarion Caldeira. 2007. O pessimismo e a questdo
social em Philipp Mainldnder. Cadernos de filosofia alema. no. 10
(jul-dez), p. 35-50.

RICHARDS, Robert J. 2013. Was Hitler a Darwinian? Disputed
Questions in the History of Evolutionary Theory. Chicago:

University of Chicago Press.

ROCKER, Rudolf. Aus den Memoiren eines deutschen Anarchisten.
Frankfurt: Suhrkamp, 1974.

ROTH, Gunther. Social Democrats in Imperial Germany. Totowa,
NIJ: The Bedminster Press, 1963.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025. 119



Douglas Rogério Anfra

120

RUSE, Michael. 2009. Defining Darwin: Essays on the History and
Philosophy of Evolutionary Biology. Nova York: Prometheus Books.
[livro eletronico], 2009.

SCHORSKE, Carl. German Social Democracy, 1905-1917. The
development of the Great Schism. Cambridge, MA: Harvard
University Press, 1983.

SHEEHAN, James J. German History, 1770-1866. Nova York:
Oxford University Press, 1990.

STACK, David. The first Darwinian Left. Cheltenham, UK: New
Clarion Press, 2003.

STEINBERG, Hans-Joseph. Workers’ Libraries in Germany before
1914. Journal: History Workshop Journal, v. 1, n. 1, 1976, .p. 166-
180.

TODES, Daniel P. Darwin without Malthus: the struggle for
existence in Russian evolutionary thought. Nova York: Oxford
University Press, 1989.

WEIKART, Richard. Socialist Darwinism: Evolution in German
Socialist Thought from Marx to Bernstein. San Francisco:
International Scholars Publications, 1998.

WEIKART, Richard. From Darwin to Hitler: Evolutionary Ethics,

Eugenics and Racism in Germany. Nova York: Palgrave Macmillan,
2004.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 88-120, 2025.



A metafisica desperta: Farias Brito e o itinerdrio filosdfico de

uma ruptura
METAPHY SICS AWAKENS: FARIAS BRITO AND THE PHILOSOPHICAL
ITINERARY OF A RUPTURE

Halwaro Carvalho Freire”

RESUMO

Este artigo analisa a centralidade da metafisica na filosofia de Raimundo Farias Brito,
ressaltando seu papel como fundamento do pensamento filosofico auténtico. Em
oposi¢do as correntes dominantes de sua época, especialmente o positivismo, o
cientificismo monista ¢ o criticismo kantiano Brito afirma que a filosofia s6 se legitima
ao interrogar os principios ultimos da realidade. Sua critica @ modernidade nao se limita a
rejeigdo dos limites da razdo técnico-cientifica, mas propde reabilitar a metafisica como
eixo estruturante da razdo, da moral e da unidade do saber. Com base na analise de textos
fundamentais ¢ em dialogo com intérpretes, o artigo mostra como sua filosofia representa
um esfor¢o singular de restaurar a coesdo entre ciéncia, metafisica e ética. Conclui-se
que, em Brito, a metafisica ndo é apenas um tema, mas a condi¢do de possibilidade da
filosofia enquanto busca de sentido.

PALAVRAS-CHAVE: Metafisica; Positivismo; Modernidade; Filosofia do espirito.

* Professor da Faculdade Catolica de Fortaleza (FCF), Fortaleza, CE — Brasil.
https://orcid.org/0000-0002-5954-8439 halwarocf@yahoo.com.br

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 121



Halwaro Carvalho Freire

ABSTRACT

This article analyzes the centrality of metaphysics in the philosophy of Raimundo Farias
Brito, highlighting its role as the foundation of authentic philosophical thought. In
opposition to the dominant currents of his time, especially positivism, monistic scientism,
and Kantian criticism, Brito maintains that philosophy is only legitimate when it
interrogates the ultimate principles of reality. His critique of modernity is not limited to
rejecting the limits of techno-scientific reason but seeks to rehabilitate metaphysics as the
structuring axis of reason, morality, and the unity of knowledge. Based on an analysis of
key texts and in dialogue with interpreters, the article argues that his philosophy
represents a unique metacritical effort to restore the cohesion between science,
metaphysics, and ethics. It concludes that, for Brito, metaphysics is not just one theme
among others, but the very condition of possibility for philosophy as a search for
meaning.

KEYWORDS: Metaphysics; Positivism; Modernity; Philosophy of spirit.

Introducio

Ao longo da histéria da filosofia brasileira, poucos pensadores se
destacaram por uma critica tdo profunda e sistematica a razdo moderna
quanto Raimundo Farias Brito. Situado no final do século XIX e inicio
do século XX, seu pensamento representa uma tentativa singular de
reintegrar a metafisica ao cerne da atividade filos6fica, num momento
histérico marcado pela hegemonia do cientificismo, do positivismo
comtiano e da ascensdo de correntes como o evolucionismo e o
neokantismo. Para Brito (2012a), a filosofia ndo pode prescindir da
pergunta pelo fundamento: ela s6 se constitui plenamente enquanto tal na
medida em que se orienta para o absoluto, para os principios ultimos que
conferem inteligibilidade a experi€ncia e a agéo.

Diferentemente de wuma simples oposicdo as filosofias
dominantes de seu tempo, a critica britiana emerge de uma exigéncia

122 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.



A metafisica desperta: Farias Brito e o itinerario filos6fico de uma ruptura

interna da razdo filosofica: restaurar a unidade entre ciéncia e metafisica,
entre conhecimento e valor, entre ser e dever-ser.

Nesse horizonte de pensamento, compreende-se que, para Farias
Brito, a filosofia ndo pode restringir-se ao ambito do empirico ou do
meramente fenoménico, pois sua tarefa essencial consiste em ultrapassar
o plano dos fatos observéveis para alcangar a dimensdo do absoluto. E
nesse movimento que ela se configura como um saber mediador, capaz
de articular a racionalidade cientifica e a dimensao espiritual ou religiosa
da existéncia. A filosofia, portanto, ndo ¢ um simples prolongamento da
ciéncia nem uma forma de teologia disfar¢ada, mas o espago em que
ambas encontram o seu principio comum: a busca de um fundamento
ultimo que confere sentido a totalidade do real.

Em sua analise critica, Brito identifica no positivismo comtiano
uma tendéncia a reduzir a realidade a explicagdes mecanicistas,
desconsiderando a dimens@o espiritual ¢ moral do ser humano. Ele
argumenta que tal abordagem empobrece a compreensdo da existéncia e
compromete a busca por um sentido mais profundo para a vida humana.
Como destaca Paim (1999, p. 210), “Farias Brito ndo se op0Oe a ciéncia,
mas ao seu reducionismo: ele aponta que, ao afastar-se do metafisico, a
ciéncia perde o seu sentido tltimo, tornando-se uma mera técnica”.

A proposta de Farias Brito ndo se limita a uma critica negativa;
ela busca, antes, uma reconstrucdo filosofica que permita a reconciliagao
entre ciéncia ¢ metafisica. Tal projeto revela-se, portanto, como uma
tentativa de superar a dicotomia entre ciéncia e metafisica.

Ao enfatizar a importancia da metafisica e da moral pratica,
Farias Brito propde uma filosofia que, longe de ser abstrata e
desvinculada da realidade, se engaja ativamente na formagdo de uma
sociedade mais justa e espiritualmente orientada. Paim (1999, p. 212)
comenta que “a filosofia de Farias Brito ndo ¢ um exercicio tedrico
desvinculado da vida, mas uma ferramenta para transformar a realidade

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 123



Halwaro Carvalho Freire

social e moral, articulando a razio com um compromisso ético e
espiritual”.

A reflexdo ética, nesse horizonte, emerge ndo como disciplina
autébnoma ou pragmatica, mas como desdobramento necessario de uma
ontologia metafisica. A moral, para Brito, ndo se funda em convengdes
ou em empirismos socioldgicos, mas na estrutura mesma do ser. Com
isso, seu pensamento propde uma superacdo da fragmentacdo moderna,
reafirmando a filosofia como esforgo sistematico de unificacdo do saber
e da existéncia.

1. A metafisica como fundamento da Filosofia

A filosofia de Farias Brito se edifica, desde os seus primeiros
gestos, sob o signo da metafisica. Mais do que um tema entre outros, a
metafisica constitui a condi¢cdo de possibilidade de sua propria reflexao
filosofica. Ao contrario do espirito dominante de sua época, marcado por
um cientificismo triunfante e por um pragmatismo intelectual que via na
metafisica uma forma caduca de especulagio’.

Brito (2012a) compreende que nenhuma filosofia pode
prescindir da pergunta pelo fundamento. Assim, sua critica ao
positivismo, ao evolucionismo € mesmo ao criticismo kantiano ndo se da
apenas por desacordo metodologico, mas sobretudo porque essas
correntes, a seu ver, negligenciam aquilo que torna o pensamento
verdadeiramente filosofico: a busca de um principio absoluto que confira
inteligibilidade ao mundo.

Essa orientacdo metafisica ja se delineia em seus primeiros
escritos, publicados nas edi¢des de julho e novembro de 1886 do jornal

! Sobre a quase auséncia de reflexdes sobre metafisica no final do século XIX, ver os
trabalhos de Carvalho (1977a); e Serrano (1942).

124 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.



A metafisica desperta: Farias Brito e o itinerario filos6fico de uma ruptura

Libertador, de Fortaleza. Tais textos inaugurais, foram objeto de atencdo
cuidadosa por parte de Carvalho (1977a). Este, reconheceu nesses textos
embrionarios a presenca de um esforco sistematico de pensar os
fundamentos do real.

Ao examinar a formacdo filosofica de Farias Brito, Carvalho
(1977) observa que o primeiro volume de Finalidade do mundo
representa o0 coroamento de uma critica abrangente aos pressupostos
ideologicos da Escola do Recife. Essa critica, no entanto, ndo se opera a
margem, mas a partir do pensamento de Barreto (1977), cujo monismo
naturalista Brito (2012a) supera, ndo por negagdo externa, mas por uma
exigéncia interna a propria razdo filosoéfica. O que confere unidade e
profundidade a sua interlocug@o com o positivismo, o evolucionismo € o
criticismo ¢ a reafirmagdo da metafisica como condigdo da filosofia. Nas
palavras do autor: “A filosofia €, pois, para todos os pensadores, uma
concepgdo do universo: mas cada um deduz, dessa concepgdo do
universo, a norma de sua conduta, conforme o seu modo de compreender
a significacdo da natureza” (Brito, 2012b, p. 137).

Brito (2012a) concebe a filosofia como uma atividade que busca
ultrapassar o conhecimento meramente empirico e analitico, exigindo,
para tanto, uma abertura ao absoluto e ao fundamento Gltimo do ser. A
metafisica, nesse sentido, € ndo apenas uma disciplina entre outras, mas a
propria base da filosofia, na medida em que pergunta pelo "sentido do
mundo" e por sua "finalidade Gltima". Assim, ele afirma: “A filosofia ndo
¢ uma ciéncia particular como as outras; ela € a ciéncia do absoluto, o
conhecimento dos principios universais e necessarios de tudo quanto
existe” (Brito, 2012a, p. 41). Ao sustentar que a filosofia deve ocupar-se
com os fins e com o sentido do mundo, ele insere-se numa tradi¢do que
remonta a Aristoteles (2006) e que entende a sabedoria como
conhecimento das causas tltimas. A metafisica, portanto, ¢ o fundamento
da filosofia porque ¢ sua condic¢do de possibilidade, o ponto de partida e

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 125



Halwaro Carvalho Freire

de chegada da razdo em busca do sentido da existéncia. Como bem
coloca Sanson (1984, p. 87)

A filosofia, para Farias Brito, ndo é possivel sem a metafisica, pois esta
constitui seu ponto de partida e também sua finalidade. Contra o positivismo

I3

e contra o ceticismo moderno, ele afirma que ¢ impossivel pensar sem
recorrer a principios que estejam para além da experiéncia imediata. Pensar
filosoficamente ¢é, pois, colocar-se diante da totalidade do ser, e isso s ¢é
possivel mediante uma atitude metafisica. Nesse sentido, a filosofia ¢
metafisica em sua esséncia, pois visa o absoluto, o fundamento ultimo ¢ a
finalidade do mundo. A critica que Farias Brito dirige ao pensamento
moderno consiste exatamente na recusa dessa dimensdo fundamental do
pensamento, o que, segundo ele, conduz inevitavelmente a negagdo da razdo.

O excerto de Vilson Fraga Sanson oferece uma chave
interpretativa decisiva para a compreensdo da posi¢ao de Farias Brito no
interior da tradi¢do filosofica brasileira. Ao afirmar que "a filosofia é
metafisica em sua esséncia”, Sanson revela o nucleo especulativo da
proposta britiana, que se contrapde frontalmente ao positivismo
dominante no Brasil do final do século XIX e inicio do XX. A recusa da
metafisica, marca do cientificismo moderno, ¢ lida por Farias Brito nao
como progresso, mas como uma regressdo do pensamento, pois implica
— como assinala Sanson — numa “negacao da razao”.

Nessa perspectiva, a metafisica ndo ¢ apenas uma disciplina
entre outras, mas a condi¢do de possibilidade da racionalidade filosofica:
¢ ela que permite a interrogagdo radical sobre o ser, a totalidade e a
finalidade da existéncia. A énfase britiana na metafisica como
fundamento da filosofia recupera, portanto, uma tradi¢do que remonta a
Aristoteles (2006), mas o faz em um contexto marcado por tensdes
culturais e epist€émicas muito proprias do pensamento latino-americano
em formacdo. Tal esfor¢o coloca Farias Brito em posig¢do singular na
historia da filosofia brasileira: ndo como um epigono do pensamento

126 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.



A metafisica desperta: Farias Brito e o itinerario filos6fico de uma ruptura

europeu, mas como um intérprete critico que reivindica a centralidade do
logos metafisico contra a dissolug@o fragmentaria do saber moderno.

2. O combate aos limites da razao moderna

A critica de Brito ao positivismo, especialmente ao sistema de
Auguste Comte, ndo se limita a identificagdo de falhas pontuais ou
excessos metodoldgicos; trata-se de uma objecdo estrutural, enraizada na
convicgdao de que a exclusdo da metafisica representa uma mutilagdo
essencial da razao filosofica.

Para Brito, toda filosofia genuina exige o reconhecimento da
possibilidade de um saber sobre os principios Gltimos da realidade. Ao
interditar a investigagdo das causas primeiras e ao rechacar a ideia de
absoluto, o positivismo, longe de representar um avango, constitui, na
verdade, uma regressio do espirito filosofico. Nas palavras do autor: “E
preciso dizer francamente: a filosofia do Sr. Augusto Comte ¢ a negacao
pura e simples da filosofia” (Brito, 2012b, p. 52).

O erro fundamental do positivismo consiste em ‘“confundir a
ciéncia com a filosofia e, por essa confusdo, suprimir, eliminar ou
inutilizar o elemento metafisico” (Brito, 2012¢, p. 52). Trata-se de uma
negacdo das proprias condi¢cdes do filosofar: “Se a filosofia é a
investigacdo das causas, a filosofia positiva é a aboli¢do da filosofia”
(Brito, 2012c, p. 46). A razdo, privada da metafisica, torna-se
incompleta, estéril, prisioneira da aparéncia. Por isso, Brito (2012b, p.
92) reafirma que a tarefa do pensamento ¢ “reconduzir a ciéncia ao seu
verdadeiro principio: o espirito, o pensamento, o ser espiritual”. Sua
critica ao positivismo &, portanto, inseparavel de sua defesa da metafisica
como o eixo estruturante da filosofia.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 127



Halwaro Carvalho Freire

A critica de Farias Brito ao monismo cientificista, especialmente
aquele representado por autores como Haeckel (1908), Noiré (1874) e
Biichner (1855), emerge de sua concep¢do da metafisica como instancia
irrenunciavel da razao filosofica.

O monismo, ao tentar fundar a unidade do saber na
homogeneidade da matéria, incorre, segundo Brito, numa redugdo
ilegitima do real, que compromete os dominios do espirito, da moral e da
liberdade. Para o filésofo, essa doutrina cientifica, sob o pretexto de
unificacdo, opera uma amputacao da realidade: “O que o monismo quer ¢
uma explicacdo total da realidade, mas s6 vé esta realidade pelo lado
material” (Brito, 2012c, p. 92).

Essa limitagdo ndo é apenas metodoldgica, mas ontologica: ao
suprimir a interioridade, o monismo anula o proprio sujeito do
conhecimento, dissolvendo a consciéncia na inércia das forgas fisico-
quimicas. Brito insiste, entdo, na necessidade de restaurar a metafisica
como Unica via para pensar o ser em sua integralidade: “Nao se trata de
negar o valor da ciéncia. Trata-se de mostrar que, fora do espirito, ndo ha
realidade verdadeira, ndo ha unidade nem fundamento possivel” (Brito,
2012c¢ p. 96).

Sua critica ao monismo, portanto, € inseparavel de sua defesa de
uma filosofia do espirito, cuja tarefa consiste em reconduzir a razdo a sua
origem metafisica. A filosofia monistica é, pois, “uma filosofia
incompleta, porque ndo considera sendo um dos aspectos do ser” (Brito,
2012c, p. 93).

Silva (2021) destaca que o filosofo cearense via na exclusdo da
metafisica pelas correntes filos6ficas modernas uma das causas do
relativismo e ceticismo contemporaneos. Silva (2021, p.40) afirma que
“a proposta britiana passa pela retomada da Metafisica, numa abordagem
naturalista, em vista de uma nova concepcdo de Religido que pudesse
garantir a unidade e coesdo social”.

128 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.



A metafisica desperta: Farias Brito e o itinerario filos6fico de uma ruptura

Contra o kantismo, Brito nao rejeita a critica da razdo, mas a leva
a um nivel mais profundo, radicalizando sua tarefa e exigindo que ela
ndo abandone a possibilidade do absoluto. Brito afirma que “a critica,
como a entendia Kant (2010), ¢ uma coisa incompleta; ndo se pode
separar o conhecer do ser” (Brito, 2012¢, p. 91). Tal perspectiva revela
sua convicgdo de que “so6 a metafisica pode dar unidade a ciéncia e a
vida” (Brito, 2012c¢, p. 145), ou seja, que a razdo deve ser orientada para
0 acesso ao absoluto e aos fundamentos ultimos da realidade.

Paim (1999, p. 142), analisando o pensamento britiano, observa
que “a critica kantiana, embora fundamental para a filosofia moderna,
representou para Farias Brito um ponto de partida que exigia superagao”.
Para Paim, Brito (2012b) percebe que Kant (2010) separou o conhecer
do ser, limitando o conhecimento ao campo dos fenomenos e, com isso,
excluindo o absoluto da esfera racional. Essa limitacdo, segundo o
filésofo cearense, resulta em uma filosofia “incompleta e incapaz de dar
unidade ao saber e a experiéncia humana” (Paim, 1999, p. 143).

Por isso, o movimento britiano ndo se reduz a critica do
kantismo, mas inclui uma reconstrugdo filoséfica que resgata a
metafisica como condi¢do imprescindivel para a razdo. Paim sintetiza
esse movimento afirmando que “a singularidade da filosofia de Farias
Brito estd em sua tensdo dialética entre a critica radical da modernidade e
a recuperagdo do absoluto, num esforgo por restabelecer a unidade entre
ciéncia, vida e espirito” (Paim, 1999, p. 145).

A filosofia de Brito distingue-se por sua postura metacritica
diante da modernidade, na qual a reintegracdo da metafisica ao cerne da
reflexdo racional constitui condigdo indispensavel para a realizagdo de
uma filosofia verdadeiramente auténtica. Segundo o proprio Brito, “a
filosofia comeca onde a ciéncia termina: comega com a interrogagao
sobre o ser, com a exigéncia de um principio absoluto” (2012¢, p. 7).
Este enunciado evidencia a centralidade da metafisica como fundamento

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 129



Halwaro Carvalho Freire

¢ horizonte da razdo, desafiando o cientificismo redutor que marca o
pensamento moderno.

Neste sentido, a critica de Farias Brito ndo ¢ uma rejei¢do do
avanco cientifico, mas uma critica estrutural a sua pretensdo de esgotar a
totalidade do conhecimento. Conforme assinala Paim (2001), ¢
fundamental uma filosofia que tenha como finalidade, no final do século
XIX, “uma retomada da metafisica que ndo se reduz a meras
especulagdes, mas que funda uma concep¢do de razdo capaz de
apreender o absoluto e restabelecer a unidade entre ciéncia e vida”
(Paim, 2001, p. 132). Para Paim (2001), essa filosofia do espirito de
Brito (2012d) € um projeto que visa superar a fragmentagdo imposta pela
modernidade, reconstituindo o sentido profundo da experiéncia humana
através do reconhecimento da metafisica como sua condi¢do de
possibilidade.

A critica de Brito (2012a, 2012b) ao cientificismo e ao
positivismo expressa uma insatisfagdo radical com a limitagdo
epistemologica da razdo moderna, que exclui o ser e o absoluto do
ambito do conhecimento legitimo. Essa insatisfagdo ¢ a for¢a motriz que
anima o esforco britiano em reconstruir uma filosofia que ultrapasse o
empirismo e o formalismo, promovendo uma sintese entre ciéncia, ética
e metafisica.

A critica de Brito a razdo moderna ndo se limita a uma rejeigao
das epistemologias técnico-cientificas; ela antecipa, de forma singular,
preocupacdes que seriam centrais para correntes filosoficas posteriores,
como o existencialismo ¢ a fenomenologia. Sua filosofia é, desde o
inicio, um esforco metacritico para restabelecer a metafisica como
condi¢cdo mesma do pensar.

Essa postura critica € ressaltada por Sturm (1962), que identifica
em Brito (2012a) uma antecipacdo das preocupacdes existencialistas e
fenomenologicas. Sturm (1962) observa que, embora Brito (2012a) ndo

130 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.



A metafisica desperta: Farias Brito e o itinerario filos6fico de uma ruptura

tenha tido contato direto com essas correntes, seu pensamento apresenta
paralelos significativos: “H4 na metodologia proposta por ele, € no
programa filos6fico anunciado por ele, um paralelo com a
fenomenologia atual” (Sturm, 1962, p. 91). Além disso, Brito (2012d, p.
383) critica a psicologia cientifica por sua abordagem reducionista da
alma, afirmando que: “Os psicologos modernos [...] fazem desta questdo
da alma uma questdo de pura fisiologia [...] e foi dai que se originou o
pensamento de uma Psicologia sem alma”.

3. Metafisica e Etica: a Filosofia como unidade do saber

O compromisso com a metafisica torna-se ainda mais expressivo
quando contrastado com a trajetéria intelectual de Tobias Barreto, com
quem Farias Brito manteve uma relacdo formativa. Tobias aderira, ao
longo de sua vida, a diversas correntes, do ecletismo espiritualista ao
positivismo, passando pelo monismo de Haeckel (1908) e Noiré (1874)
e, a partir de 1884, ao neokantismo. Farias Brito foi seu aluno entre 1882
e 1883, justamente no periodo em que Barreto (1977) se encontrava sob
influéncia do monismo. No entanto, ndo ha registros de que o jovem
académico tenha se identificado com essa orientacdo. Nenhum traco de
monismo aparece em seus escritos, o que sugere uma inflexdo precoce
rumo a outra perspectiva filosofica, mais preocupada com a estrutura do
ser do que com as redugdes fisicalistas do real.

Quanto ao positivismo, embora fosse dominante no imaginario
académico da juventude brasileira da época, visto como sindénimo de
progresso, ciéncia e modernidade, sua influéncia sobre Farias Brito foi,
no minimo, ambigua. No norte do pais, diferentemente do sul, o
positivismo ndo se enraizou com profundidade. Como observa Laerte
Ramos de Carvalho (1977, p. 50), ao analisar os Estudos de Filosofia —

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 131



Halwaro Carvalho Freire

série de nove artigos publicados no jornal Libertador entre julho e
novembro de 1886 — ¢é possivel identificar ali tragos de um “positivismo
spenceriano”, ainda que moderado, no qual Farias Brito “corrige e atenua
as lacunas e excessos do sistema de Comte”. No entanto, essa leitura
deve ser matizada. O que se encontra nesses textos ndo ¢ uma adesio a
ortodoxia positivista, mas um esforco critico de confrontar seus limites,
sobretudo no que se refere a exclusdo do problema moral e metafisico.
Essa orientagdo se confirma nos escritos posteriores,
especialmente em A Finalidade do Mundo, em que Brito (2012a, p. 32)
afirma de modo contundente que “a ci€ncia s6 pode ser completa quando
se liga a metafisica, porque so esta lhe pode dar unidade e finalidade”. A
cisdo entre o saber cientifico e o pensamento metafisico ¢, para ele, um
erro grave do espirito moderno. Em sua obra, a metafisica ressurge como
uma exigéncia de sentido, como tentativa de pensar o mundo ndo apenas
em seus mecanismos, mas em sua razdo de ser. Como ele proprio
escreve: “A ciéncia explica os fendomenos;, a filosofia procura
compreender o ser” (Brito, 2012d, p. 58). Como bem aponta, Sanson
(1984, p. 74-75):
A metafisica, para Farias Brito, ndo é uma simples especulac@o abstrata, mas
a fundamentagdo indispensavel para o conhecimento pleno da realidade. Ela
ndo compete com a ciéncia, antes a complementa, pois enquanto esta se
ocupa dos fendmenos e de suas leis, a metafisica busca a esséncia e o
fundamento do ser. A verdadeira compreensdo do mundo requer, portanto, a
reintegragdo do saber cientifico a reflexdo metafisica, superando a divisdo
moderna que fragmentou o conhecimento e empobreceu a visdo do universo.

Essa reintegracdo é o que permite atribuir sentido e unidade a existéncia,
restaurando a dimensdo do absoluto que a ciéncia, isoladamente, ndo alcanga.

Em Farias Brito, a reflexdo ética encontra-se indissociavelmente
vinculada a metafisica. A moral ndo se configura como um campo
autonomo de normas praticas, convengdes sociais ou preceitos utilitarios,

mas como desdobramento necessario de uma visao de mundo articulada

132 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.



A metafisica desperta: Farias Brito e o itinerario filos6fico de uma ruptura

filosoficamente. O agir moral, nesse horizonte, ndo se sustenta sem um
fundamento ontologico capaz de conferir unidade e inteligibilidade a
experiéncia. Como afirma o proprio autor, “questdo moral [...] s6 pode
ser estudada em face das verdades gerais proclamadas pela investigacao
filosofica” (Brito, 2012d, p. 66).

Essa concepgdo implica uma reorientagdo decisiva no estatuto da
ética. Longe de reduzir-se a uma doutrina de costumes ou a uma ciéncia
normativa, a moral surge como expressdo derivada de principios
metafisicos fundamentais. Nesse sentido, o momento ético exige, como
condicdo de possibilidade, uma convicgdo enraizada em verdades
universais que precedem e fundamentam a agdo. Como adverte Brito: “E
indispensavel partir do conhecimento do mundo para o conhecimento do
homem, ¢ somente depois de conhecer a marcha geral do universo se
pode estabelecer preceitos e regras para a conduta moral” (Brito, 2012d,
p. 70).

A ética, assim compreendida, s6 pode se constituir a partir de um
saber mais originario: a ontologia. A exigéncia da metafisica se impde,
pois, como condigdo da inteligibilidade do agir humano. Nao ha, para
Brito (2012d, p. 75), moral auténtica que ndo se inscreva numa filosofia
do espirito, onde a razdo reencontre sua vocagdo primeira de interrogar
os fundamentos ultimos do ser. Como assinala Matos (2012, p. 40), o
pensamento de Brito (2012a) visa recuperar a “unidade perdida entre
metafisica e ética, ciéncia e valor, conhecimento e agdo”.

E nesse ponto que sua critica ao cientificismo e ao moralismo
pragmatico de sua época adquire densidade filosofica. Contra as
abordagens que tentam fundar a moral exclusivamente nos dados da
experiéncia ou nas exigéncias sociais, Brito reafirma o primado da razao
metafisica. Para ele, “a filosofia é uma tentativa de reconstrucdo total do
mundo interior do homem [...] a moral ndo ¢ uma ciéncia empirica, mas

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 133



Halwaro Carvalho Freire

uma consequéncia do principio absoluto que rege o universo” (Brito,
2012c, p. 135).

A interlocucdo critica de Brito (2012b, 2012c, 2012d) com o
pensamento moderno, especialmente com o positivismo e o criticismo
kantiano, revela a singularidade de seu projeto. A critica britiana ndo tem
por alvo apenas os limites da ciéncia ou da moral pratica, mas a cisdo
moderna entre ser e dever-ser, entre realidade e valor, que ele busca
superar por meio de uma metafisica integradora.

A filosofia moral de Brito (2012d) se distingue por sua exigéncia
de fundamentagdo ontologica. Pensar eticamente, em sua perspectiva, é
antes de tudo interrogar os principios do ser, pois somente a partir da
totalidade metafisica do real é possivel compreender o sentido da ag@o.
Sua obra, nesse aspecto, representa uma tentativa original de reintegrar
os dominios do pensamento filosofico, articulando conhecimento, ser e
valor numa mesma estrutura racional.

Consideracoes finais

A filosofia de Raimundo Farias Brito € marcada por uma critica
profunda a razdo moderna, particularmente as correntes do cientificismo
e positivismo, que, segundo o autor, fragmentam o saber e excluem a
metafisica da reflexdo filoséfica. Para Brito, a metafisica ndo é uma
especulagdo vazia, mas a condi¢do necessaria para o conhecimento
verdadeiro e para a reconstru¢do de uma filosofia capaz de integrar
ciéncia, ética e valores. Sua critica ao positivismo vai além de uma
oposi¢do metodologica, sendo uma rejeigdo da redugdo do real a uma
explicagdo meramente material e empirica, como bem observa Paim
(1999).

134 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.



A metafisica desperta: Farias Brito e o itinerario filos6fico de uma ruptura

A proposta de Brito visa restabelecer a unidade entre
conhecimento e absoluto, considerando a metafisica como o principio de
totalidade indispensavel a razdo. Esse movimento se opde diretamente ao
kantismo, que, para Brito (2012d), limita o conhecimento ao campo dos
fenomenos, ignorando a possibilidade do absoluto. Como aponta Silva
(2021), sua filosofia antecipa, em certo grau, debates centrais da filosofia
contemporénea, como o existencialismo e a fenomenologia.

A critica a fragmentag@o do saber, presente nas obras de Farias
Brito (2012a, 2012b,2012c, 2012d), se destaca por sua tentativa de
recuperar a filosofia como um saber integrado, capaz de interrogar os
fundamentos Gltimos da realidade. Ao reintroduzir a metafisica, Brito
ndo apenas questiona as limitagdes da razdo moderna, mas propde uma
nova concepcdo de conhecimento que resgata a totalidade do ser ¢ a
unidade entre ciéncia, ética e vida.

REFERENCIAS

ARISTOTELES. Metafisica. Tradugio de Edson Bini. Sdo Paulo:
Loyola, 2006.

BARRETO, T. O Haeckelismo na Zoologia. In. MERCADANTE,
P.; PAIM, A. Estudos de Filosofia (org.). SP, Grijalbo, 1977.

BRITO, R. de Farias. A Base Fisica do Espirito. Brasilia, Edi¢des
do Senado Federal, 2012c.

BRITO, R. de Farias. 4 verdade como regra das a¢des. Brasilia,
Edicoes do Senado Federal, 2012b.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 135



Halwaro Carvalho Freire

136

BRITO, R. de Farias. 4 finalidade do mundo: estudos de filosofia e
teleologia naturalista. Brasilia, Senado Federal, 2012a.

BRITO, R. de Farias. O Mundo Interior. Brasilia, Edi¢cdes do Senado
Federal, 2012d.

BUCHNER, L. Kraft und Stoff. Empirisch-naturphilosophische
Studien. Darmstadt, Jonghaus, 1855.

CARVALHO, L. R. 4 formacdo filosofica de Farias Brito. SP,
Saraiva, 1977a.

CARVALHO, L. R. de. Farias Brito e a filosofia no Brasil. 2. ed.
SP, Grijalbo, 1977b.

HAECKEL, E. Historia Natural da Criacdo. Porto, Chardon, 1908.

KANT, L. Critica da razdo pura. 7. ed. Lisboa, Funda¢ao Calouste
Gulbenkian, 2010.

MATOS, J. L. de. Filosofia, ciéncia e valor: ensaios sobre a
integragdo do conhecimento. SP, Annablume, 2012.

NOIRE, L. Die Welt als Entwicklung des Geistes. Leipzig, Verlag
von W. Friedrich, 1874.

PAIM, A. A Filosofia Brasileira. RJ, Biblioteca Breve, 1999.

PAIM, A. A medita¢do ética portuguesa: periodo moderno. SP,
Tempo Brasileiro, 2001.

PAIM, A. Filosofia no Brasil: uma historia critica. SP, Edusp, 2001.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025.



A metafisica desperta: Farias Brito e o itinerario filos6fico de uma ruptura

RIBEIRO, D. V. Farias Brito: metafisica e espirito. Fortaleza,
EdUECE, 2008.

SANSON, V. F. 4 metafisica de Farias Brito. Caxias do Sul, Educs,
1984.

SERRANO, J. Farias Brito: um pensador brasileiro. SP, Nacional,
1942.

SILVA, F. J. Farias Brito e a crise da modernidade. Perspectivas,
Palmas, v. 6, n. 1, p. 40-51, 2021.

STURM, F.G. Existencialismo e Fenomenologia em Farias Brito
sob a perspectiva de Fred G. Sturm. 1962. Tese doutoral no IV
Congresso Nacional de Filosofia (Sao Paulo/Fortaleza, 1962
Disponivel em
https://textosdefilosofiabrasileira.blogspot.com/2008/06/0-
significado-atual-do-pensamento.html. Acesso em 18 de agosto de
2025.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 121-137, 2025. 137



Usos filosdficos do biogrdfico: Farias Brito”
PHILOSOPHICAL USES OF THE BIOGRAPHICAL: FARIAS BRITO

Julio Canhada™

RESUMO

Neste trabalho examinarei os procedimentos discursivos pelos quais Raimundo de Farias
Brito (1862-1917) constroéi sua voz de filosofo. Sua obra é extensa, comegando pela série
Finalidade do mundo (1895) e terminando com O mundo interior (1914). Nela, mantém
um didlogo com filésofos brasileiros do século XIX, como Tobias Barreto e Silvio
Romero. Isso ja revela a existéncia de um campo filos6fico brasileiro com um conjunto
recorrente de questdes e problemas, em um periodo anterior a profissionalizagdo
universitaria em filosofia. Além dessa linhagem brasileira oitocentista, meu interesse sera
também analisar sua apropriagdo de autores europeus, no sentido da incorporagdo de
procedimentos fundadores de uma voz autoral filos6fica. Ao falar “eu” em seus textos,
Farias Brito tanto se inspira em testemunhos proprios do debate filosofico brasileiro de
fins do século XIX e comeco do século XX, quanto em autores consagrados do debate
europeu. Essa dificil e, a0 mesmo tempo, interessante posi¢ao de um filosofo em um pais
de origem colonial, na passagem do Império para a Republica, em que o oficio de
filésofo se apresentava sem garantias quanto a sua legitimacgdo, vale a pena ser analisada
visto o estranhamento que ela nos provoca hoje. Investigar as razdes desse
estranhamento, procurando escapar as armadilhas do anacronismo, ¢ um caminho
proveitoso que nos leva a repensar os modos de legitimagdo filosofica do presente. Além
disso, faz-nos refletir sobre os possiveis usos do biografico no discurso filosofico.
PALAVRAS-CHAVE: Farias Brito; Filosofia brasileira; Século XIX; Historia da
filosofia; Espiritualismo; Positivismo.

* Este trabalho faz parte de pesquisa de pos-doutorado na Universidade Federal de Séo
Carlos e Université Paris 8, financiada pela Fundagdo de Amparo a Pesquisa do Estado
de Sao Paulo (Fapesp, 2023/03615-8). Pontos iniciais foram discutidos no VI Congresso
Iberoamericano de Filosofia, realizado no Porto, Portugal, em janeiro de 2023; em
seguida, desenvolvi e discuti outros aspectos no Grupo de Trabalho Pensamento
Filosofico Brasileiro, durante o XX Encontro Nacional da Anpof, realizado em Recife,
em outubro de 2024.

** Pesquisador de Pos-Doutorado na UFSCar, Fapesp. Diretor de Programa do Collége
Internacional de Philosophie, Franga.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 138



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

ABSTRACT

In this paper, I examine the discursive procedures through which Raimundo de Farias
Brito (1862-1917) constructs his philosophical voice. His work is extensive, beginning
with the series Finalidade do mundo (1895) and culminating in O mundo interior (1914).
Throughout his writings, he sustains a dialogue with nineteenth-century Brazilian
philosophers such as Tobias Barreto and Silvio Romero. This already reveals the
existence of a Brazilian philosophical field characterized by a recurrent set of questions
and problems, in a period that preceded the institutional professionalization of
philosophy. Beyond this nineteenth-century Brazilian lineage, I also seek to analyze his
appropriation of European authors, understood as the incorporation of formative
procedures in the construction of a philosophical authorial voice. When Farias Brito
writes in the first person, he draws both upon forms of testimony specific to late
nineteenth- and early twentieth-century Brazilian philosophical debates and upon the
established figures of the European philosophical field. The position of a philosopher in a
country of colonial origin, during the transition from Empire to Republic—when the
profession of philosophy offered no guarantees of legitimacy—constitutes a difficult yet
fascinating case, precisely because of the sense of strangeness it elicits today.
Investigating the reasons for this strangeness, while avoiding the pitfalls of anachronism,
opens a productive path toward rethinking the modes of philosophical legitimation in the
present. It also invites reflection on the possible uses of the biographical within
philosophical discourse.

KEYWORDS: Farias Brito; Brazilian Philosophy; Nineteenth Century; History of
Philosophy; Spiritualism; Positivism.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 139



Julio Canhada

Entre as expectativas associadas ao trabalho com filosofia, ha
uma, considerada em geral negativa, que seria a exclusiva interpretagido
de textos do passado. Preso a historia da filosofia, o filésofo (ele
mereceria mesmo esse titulo?) se traveste em exegeta que apenas
comenta obras e autores consagrados. Refor¢ando irrefletidamente o
pantedo dos “grandes classicos”, apaga sua voz enquanto autor
particular, filho de um tempo e espago especificos.

A outra expectativa relativa ao trabalho com filosofia é em geral
considerada positiva: um filésofo ou filésofa que fale em seu nome,
cujas reflexdes sejam atemporais e, sobretudo, originais. Essa oposigdo,
assim construida, pode ser formulada como uma contraposi¢do entre
autoria e historia da filosofia. Sua simplicidade guarda, no entanto, uma
série de pressupostos problematicos.

A ideia de originalidade possui raizes romanticas: um autor que
falaria a partir de seu intimo, dando vazdo a uma intui¢éo absolutamente
individual. Despreocupado da recep¢do de sua obra, o que vale é o seu
projeto interior, seja ele lido por seus contemporaneos ou por leitores de
um futuro longinquo. Nessa acepgdo, o autor é um sujeito soberano que
controla todo o campo do discurso, sem nada dever a coletividade do
saber que partilha, sem nada dever as leituras que realizou. Além disso,
ha a crenca de que a filosofia seja a rainha do conhecimento, ocupando o
mais alto posto na hierarquia das disciplinas.

Por outro lado, o trabalho com histéria da filosofia acima
descrito ¢ entendido como uma absoluta entrega de si ao passado.
Apagando-se em nome de algum “grande filésofo”, o intérprete aspiraria
a objetividade de um texto cuja autoridade estaria assegurada pelo
proprio autor comentado, como se, por exemplo, fosse Aristoteles, Platdo
ou Descartes quem falasse através da exegese.

Ambas as visdes sdo problematicas. O trabalho com histéria da
filosofia sempre envolve uma concepcdo presente do que seja a historia

140 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

da filosofia e de qual seria o melhor modo de lidar com ela. Por outro
lado, uma autoria forte, com ares de originalidade, sempre se espelha em
exemplos do passado, ¢ ¢ devedora do campo de possibilidades de que
emerge.

Neste texto, farei um exercicio de historia da filosofia em que
essas questdes se apresentam de modo agudo. Tratarei da obra de
Raimundo de Farias Brito (1862-1917), filoésofo brasileiro cuja produgao
se deu na passagem do Império para a Republica'. Porque seus textos
sdo, em geral, pouco conhecidos, reconstituirei e analisarei suas
posicdes, as quais oferecem a rica possibilidade de avaliar as
expectativas em torno do trabalho com filosofia: acusado por seus
contemporaneos de fazer apenas historia da filosofia, louvado por
admiradores que o consideraram o primeiro filésofo brasileiro, Farias
Brito reuniu em si os desejos de seus aliados e opositores de verem
cumpridos os objetivos do que deveria ser a filosofia no Brasil. Esses
embates sdo também interessantes porque se deram em periodo anterior
ao surgimento de instituicdes universitarias brasileiras com cursos de
filosofia, o que revela que ¢ mais antiga a acusagdo de que haveria, no
Brasil, um monopdlio da historia da filosofia sobre a filosofia.

Minha perspectiva sera a de colocar em primeiro plano os
procedimentos discursivos pelos quais Farias Brito constrdi sua voz de
filésofo — que, adianto, ndo estd apartada da voz do historiador da
filosofia. A inteligibilidade desses procedimentos discursivos, por sua
vez, implica em considera-los como efeitos de multiplas apropriagoes e
empréstimos, o que indica que o trabalho com filosofia esta sempre
relacionado com um campo coletivo de possibilidades e restrigdes — no
Brasil ou alhures. Por esse motivo, avangarei minha interpretacdo de

! Para uma lista de referéncias bibliograficas sobre Farias Brito ¢ sua obra, ver Farias
Brito, 2012c, pp. 329-353.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 141



Julio Canhada

forma dialogada, seja com autores brasileiros do século XIX, seja com
autores europeus. Espero que assim se tornem mais claras as razdes do
estranhamento que a obra de Farias Brito hoje nos provoca (ndo apenas
de Farias Brito, mas da totalidade da produc¢ao filoséfica brasileira pré-
universitaria), ndo com o intuito de eliminar as diferengas que lhe sdo
proprias, mas para termos delas consciéncia e escaparmos de
julgamentos histéricos anacronicos.

Segundo primeiro filésofo brasileiro

Raimundo de Farias Brito (1862-1917) nasceu em Sao Benedito,
no Ceara. Fez os estudos superiores na Faculdade de Direito do Recife e
exerceu a advocacia nos Estados do Ceard e do Pard. Em 1909 ¢
nomeado para a cadeira de logica do Colégio de Pedro II, no Rio de
Janeiro (ver Carvalho, 1977; Filizola Neto, 2008; Rabello, 1967;
Serrano, 1939). Seus livros publicados em vida sdo: Finalidade do
mundo, série em trés volumes, publicados em 1895, 1899 ¢ 1905; 4
verdade como regra das agoes, também de 1905; A base fisica do
espirito, de 1912; e O mundo interior, de 1914. Em 1966, foi organizado
por Carlos Lopes de Mattos o volume Inéditos e dispersos: notas e
variagoes sobre assuntos diversos, que reine parte da correspondéncia,
artigos de jornal, manuscritos e a produggo poética de Farias Brito.

Ainda no ano da morte de Farias Brito, Nestor Victor assevera
que ele “é o nosso filosofo mais genuino, e assim o primeiro filésofo
propriamente dito que ja produziu o Brasil.” (Victor, 1917, p. 63) E
interessante considerar os testemunhos dos contemporaneos porque seus
juizos sdo guiados por critérios que em alguma medida fazem parte do
horizonte do proprio autor em questdo. Na mesma dire¢do de Nestor

142 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

Victor, Almeida Magalhdes escreve, em 1918, que Farias Brito seria “o
unico filésofo que possuimos” (Magalhaes, 1918, p. 83).

Essas ndo sdo as primeiras tentativas de estabelecimento de um
fil6sofo inaugural no Brasil. Em meados do século XIX, Domingos José
Gongalves de Magalhdes (1811-1882) recebeu as mesmas qualifica¢Ges
por parte de seus contemporaneos, apos ter publicado, em 1858, Fatos do
espirito humano (Gongalves de Magalhdes, 1858). O que guia uma e
outra tentativa de inauguragdo, além disso, funda-se no fato de que
ambos, Farias Brito e Gongalves de Magalhdes, seriam espiritualistas.
Mas o que significa tal denominagdo, em cada um dos casos, varia
grandemente, e variam também os adversarios contra os quais os dois
autores teriam a cada vez se batido.

Com a publicagdo de Suspiros poéticos e saudades, em 1836, e
sua participagdo na Revista Nitheroy, cujos dois numeros foram
publicados nesse mesmo ano, Gongalves de Magalhdes ja recebera a
denominagdo de fundador da poesia romantica brasileira. Com Fatos do
espirito humano, passa a contar com o titulo de primeiro filésofo
brasileiro a escrever um livro de filosofia. Isso ndo significa que ndo
houvesse outros livros de filosofia anteriormente publicados no Brasil.
Pelo contrario, havia numerosos compéndios € manuais dessa disciplina
escritos por brasileiros; numerosos periodicos dedicados a filosofia, entre
os quais vale destacar a revista O Progresso (1846-1848), dirigida por
Antonio Pedro de Figueiredo (1814-1859); e, para citar apenas mais uma
obra, ha, de Eduardo Ferreira Franca (1809-1857), Investigacoes de
psicologia, de 1854. Mais do que a precedéncia temporal, as razdes que
levaram a atribui¢do desse titulo a Gongalves de Magalhdes dizem

2 Para uma discussio pormenorizada dessa atribuicdo de inauguragdo a Gongalves de
Magalhaes e a Fatos do espirito humano, tomo a liberdade de sugerir Canhada, 2020, pp.
63-82.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 143



Julio Canhada

respeito a expectativas em torno da autoria e do papel reservado a
filosofia em uma nagao recém-independente, como a brasileira.

Muito resumidamente, o espiritualismo de Gongalves de
Magalhaes consiste em abordar a questdo da percepcdo como capaz de
aclarar tanto a identidade do eu quanto a realidade mével do mundo
exterior. Distinguindo-a da sensagdo, considera-a um ato de consciéncia
ou faculdade da alma, distanciando-se da tabula rasa dos “sensualistas”
e de sua atribuigdo de estrita passividade ao sujeito. A operagao filosofica
por exceléncia, segundo Gongalves de Magalhaes, seria a observagdo
interior: ao invés de analisar os fatos da exterioridade, o filésofo deveria
voltar-se a si, promovendo um exame dos fatos do espirito desse novo
laboratorio, o laboratério da consciéncia. Apropriando-se das reflexdes
de Théodore Jouffroy (1796-1842), de quem seguiu o curso sobre direito
natural em Paris, Gongalves de Magalhdes sustenta que uma psicologia
espiritualista seria o saber filosofico apto a fazer frente ao “sensualismo”
e a sua consequéncia necessaria, o “materialismo”.

Sensualismo e materialismo sdo as denominagdes adotadas por
Gongalves de Magalhdes para definir seus adversarios. Nesse ponto, ¢é
importante considerar sua apropriagdo da obra de Victor Cousin (1792-
1867) — cuja recepcdo na vida intelectual brasileira oitocentista foi
imensa. Cousin contribuiu para a constru¢do do século XVIII como o
século do materialismo. A no¢do de século definida a partir de uma ideia
central, ideia expressa por um sistema filosofico, faz parte da formulacao
cousiniana de seu ecletismo. A historia da filosofia, aqui, ¢ compreendida
como uma luta entre sistemas filoséficos, os quais, no limite, reduzir-se-
iam a quatro: idealismo, sensualismo, ceticismo e misticismo. Na
verdade, o espiritualismo (posi¢ao idealista) e o materialismo (posi¢do
sensualista) seriam as duas possibilidades primordiais oferecidas pelo
desenrolar agonico da histéria da filosofia. O ecletismo, por sua vez,

144 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

viria como uma solucdo tolerante a selecionar o que cada um dos
sistemas possui de verdadeiro, afastando o que teriam de falso.

A oposicdo entre materialismo e espiritualismo tornou-se, no
Brasil do século XIX, uma polarizacdo fundadora a balizar o debate
filos6fico. Quanto a Gongalves de Magalhdes, sua defesa do
espiritualismo assume o sentido de se opor ao que considera o
materialismo do século XVIII — o que, no caso brasileiro, significa o
periodo da colonizagdo. Sua produgdo filosofica contribuiu, assim, para a
criacdo de uma ideia de temporalidade nacional (para a qual sdo
essenciais as nocdes de identidade e origem) em oposi¢do aquilo que
passou a ser visto pelos intelectuais, apos a Independéncia de 1822,
como o periodo da opressdo colonial. Ao lado da criacdo de uma
literatura, de uma pintura e de uma historia nacionais, Fatos do espirito
humano é compreendido como um livro de filosofia a fazer coro a
aspira¢do de nacionalidade por parte dos intelectuais do império. Essas
consideragdes ajudam a explicar o sentido de Gongalves de Magalhaes
ter sido qualificado como o primeiro filosofo brasileiro a ter escrito um
livro de filosofia.

Passados cinquenta anos, como disse acima, outro autor ¢
considerado o primeiro filésofo brasileiro: Raimundo de Farias Brito.
Embora a polarizagdo entre materialismo e espiritualismo continue a
operar no campo discursivo filosofico brasileiro, ela passa a assumir um
sentido sensivelmente diferente. Quando Nestor Victor ¢ Almeida
Magalhdes qualificam a contribui¢do filosofica de Farias Brito como
uma “reacdo espiritualista”, o adversario que tém em mente ndo ¢ mais o
sensualismo proprio ao século XVII, mas o “materialismo” que
circulava na segunda metade do século XIX, sobretudo entre os
partidarios do positivismo e da teoria da evolugédo.

Seria muito longo e fora dos propositos deste texto descrever as
aventuras do positivismo no Brasil. Eu me concentrarei na maneira pela

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 145



Julio Canhada

qual Farias Brito o elege como adversario, dedicando muitos momentos
de sua obra a critica-lo, considerando-o mesmo “o veneno da Republica”
(Farias Brito, 2012c, p. 28)°. O positivismo serve a Farias Brito como
elemento a compor uma ideia de “crise” (politica, moral, social, religiosa
e filosofica), diante da qual erige sua proposta filosofica. O
“materialismo”, que qualifica como consequéncia necessaria do
positivismo, teria trazido como resultado a “confusio e desordem da
sociedade contemporanea, a ignorancia de nosso destino moral, o
esquecimento de nossos deveres para com os sofrimentos dos nossos
semelhantes”, culminando em um “desesperador estado de coisas”
(Farias Brito, 2012b, p. 46; ver 2012c, p. 18).

Também teria sido o positivismo o responsavel por retirar da
filosofia seu objeto proprio, transformando-a em mera “sistematizacao
das ciéncias particulares”. Essa “filosofia cientifica” s6 reconhece como
valido o “conhecimento verificado e organizado”, o “conhecimento ja
feito” (Farias Brito, 2012c, p. 23; Farias Brito, 2012a, p. 34). Esse ponto,
para o qual retorna inimeras vezes, serd de grande importincia para
Farias Brito: recuperar a legitimidade da filosofia, perdida desde que,
com o positivismo, a filosofia passou a limitar-se aquilo que ja ¢
conhecido. O afa cientifico positivista, longe de garantir a universalidade

3 “O preconceito positivista chegou a tornar-se uma for¢a social. Em nosso pais teve
poder para ditar leis ao governo e impor uma formula sectaria a bandeira da Nagfo. E que
a nova doutrina vinha talvez em época de dissolugdo moral, e numa tal situagdo tudo o
que viesse servia. A estas poderdo acrescer outras causas. Seja, porém, como for, o certo
¢ que a influéncia de Augusto Comte foi enorme sobre a geracao atual; e a preocupagdo
antimetafisica, em verdade, chegou a tomar propor¢des de tal ordem, que, certamente, da
prova, em alto grau, de coragem, quem quer que se atreva a opor-lhe qualquer resisténcia.
Positivismo tornou-se sindnimo de ciéncia, metafisica tornou-se sindnimo de banalidade.
Nunca se viu tamanha confusdo, nem mais profunda anarquia” (Farias Brito, 2006a, pp.
93-94). Esta obra, A base fisica do espirito, foi reeditada em 2006 sem o subtitulo
presente na primeira edi¢cdo de 1912: Historia sumaria do problema da mentalidade
como preparagdo para o estudo da filosofia do espirito.

146 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

do conhecimento objetivo, na verdade restringe suas possibilidades
epistemologicas ao como dos fendmenos. Renunciar a busca pela causa
final (o para qué das acdes), segundo Farias Brito, significa abdicar de
conhecer o que constitui a propria finalidade de nossa “atividade
espiritual”, a qual tende sempre a uma concepcdo de mundo que possa
guiar nossa conduta moral (ver Farias Brito, 2006a, p. 75; ver 2012a,
capitulos 3 e 4).

Nesse sentido, a ciéncia, “conhecimento ja feito e organizado”,
distingue-se da filosofia, porque essa ultima seria uma “atividade
permanente do espirito” (este € o subtitulo do primeiro tomo de
Finalidade do mundo). Essa ¢ uma das motiva¢des da critica de Farias
Brito a lei dos trés estados proposta por Auguste Comte. A progressao
que se inicia pelo estado teologico, passa pelo estado metafisico e chega
até o estado positivo pressuporia um término para o processo de
conhecimento — o qual, segundo Farias Brito, € necessariamente aberto e
indeterminado. Essa obje¢o ¢ proxima a feita por Silvio Romero (1851-
1914), quando afirma que o positivismo se arrogaria o direito de “fechar
o ciclo do pensamento”, desde que ndo seria possivel determinar por
quantos “estados” poderia passar “a inteligéncia humana” em seu intento
de “explica¢do dos fenémenos”. No limite, essa “evolugdo parada” do
positivismo revelaria sua “disposi¢do anticientifica” (Romero, 1969, p.
469).

Farias Brito compartilha dessa posi¢do de Silvio Romero e, além
disso, avalia que o positivismo guarda em si uma contradi¢do.
Qualificando o estado metafisico como aquele em que a explicagdo
ultima dos fendmenos e suas relagdes ndo mais residiria em entidades
divinas (o que seria proprio ao estado teologico), mas sim em entidades
abstratas, Comte imaginava que, no estado positivo, fossem
prescindiveis as ideias ultimas e absolutas. Farias Brito, no entanto,
sugere que, ao estabelecer um término para o progresso e, por outro lado,

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 147



Julio Canhada

negar o conhecimento das causas finais, o positivismo transforma as leis
naturais em explicagdo ultima e absoluta — o que contraria o carater de
relatividade do conhecimento defendido por Comte. Além disso,
segundo Farias Brito, o positivismo, ao defender que as leis naturais
incidiriam exclusivamente sobre a matéria (impedindo a investigacdo do
que diz respeito ao espirito), acabaria por tornar essa mesma matéria a
unica substancia de que se comporia a realidade. Sendo assim, o
positivismo se confundiria com o materialismo (ver Farias Brito, 2012c,
capitulo 6).

Ha ainda outras entradas possiveis para a compreensdo das
objecdes de Farias Brito ao positivismo, como por exemplo sua andlise
comparativa de Comte ¢ Kant, considerando que ambos professam o
“ceticismo”: um “ceticismo subjetivo”, no caso de Kant, um “ceticismo
objetivo”, no caso de Comte (ver Farias Brito, 2012c, capitulos 8 € 9). O
que importa reter, ndo obstante esses diversos caminhos, é que a critica
ao positivismo nao significa que Farias Brito renuncie a denominagao de
“ciéncia” para seu proprio trabalho em filosofia. Ademais, ao acusar o
viés metafisico do positivismo por considerar a matéria ¢ as leis naturais
como um “absoluto”, isso ndo indica que se afaste da metafisica: na
verdade, Farias Brito reivindica que sua posigdo filosofica seja
denominada de “metafisica naturalista”.

A metafisica naturalista seria a “metafisica do futuro”. Sem
recurso ao “sobrenatural”, pode se estabelecer como ciéncia desde que
sejam delimitados quais sdo os “fatos metafisicos” e a que “leis”
obedecem. Esses fatos, contudo, s3o aqueles que n3o podem ser
“explicados mecanicamente™. O que Farias Brito esta propondo €é, por

4 H4 aqui um eco a critica de Tobias Barreto ao “mecanicismo” de Ernst Haeckel. Tobias
Barreto defende uma metafisica que dé conta do “resto mecanicamente inexplicavel”
presente nas transformagdes dos seres organicos, sustentando, portanto, uma espécie de
teleologia ausente na perspectiva de Haeckel (Barreto, 1977 [1887], p. 323). Isso ndo

148 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

assim dizer, uma amplia¢do da nogdo de natureza, nao reduzida a “fatos”
exteriores ¢ materiais, ¢ que inclua os “fendmenos psiquicos”. Ambos os
fendmenos (psiquicos e objetivos) sdo “revelados pela consciéncia”, sdo
“duas faces opostas mas inseparaveis de uma s6 ¢ mesma coisa”’. Dessa
maneira, os fendomenos psiquicos, segundo Farias Brito, deveriam
também ser considerados como ‘“naturais”; a metafisica naturalista,
assim, enquanto ciéncia dos fendomenos psiquicos, “é a propria
psicologia” (Farias Brito, 2012a, pp. 32, 56 ¢ 58).

Pelo menos desde as apropriagdes sofridas pelo ecletismo
espiritualista no Brasil, a psicologia foi objeto de discussdo entre os
filésofos. Em um momento em que o saber psicoldgico ainda ndo havia
se autonomizado — algo que passara a ocorrer sobretudo na Alemanha, no
ultimo quarto do século XIX (Ben-David & Collins, 1966)° —, as
fronteiras entre as diversas disciplinas eram mais fluidas. A legitimidade
para investigar e refletir sobre o corpo, a consciéncia ¢ o espirito foi
objeto de disputa entre a psicologia, a frenologia, a fisiologia, a medicina
e a filosofia. Farias Brito encontra-se em meio a esse embate,
reivindicando a validade de uma filosofia que seja, ao mesmo tempo,
uma psicologia, sem, no entanto, assumir para si o método “materialista”
da “psicologia cientifica” de seu tempo.

Sobretudo em A base fisica do espirito, Farias Brito discute uma
série de teorias psicologicas, como as decorrentes da “teoria
associacionista” (Bain, Ribot), da psicofisica (Herbart, Fechner), da

significa, porém, que identifique, como Farias Brito, a metafisica a psicologia: pelo
contrario, Tobias Barreto recusa profundamente a psicologia, visto que, segundo seu
ponto de vista, ela necessariamente se identifica ao método da “observacao interior” tal
como formulado por Théodore Jouffroy e os espiritualistas (Barreto, 1977 [1868]). Pode-
se ver, assim, que entre Tobias Barreto e Farias Brito ha concepgdes distintas acerca da
psicologia.

5 Quanto ao Brasil, ver Massumi, 1993.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 149



Julio Canhada

frenologia (Gall), da “escola experimental” (Tetens, Weber, Wundt), e
ainda outras. Ha um diagnéstico que embasa a investigagdo de todas
essas teorias: a psicologia seria o saber para o qual “convergiram” “todas
as correntes do pensamento moderno”. Segundo Farias Brito, “todos os
problemas de carater geral ¢ fundamental, isto €, todos os problemas de
ordem filosofica” devem ser investigados “no terreno particular da
psicologia” (Farias Brito, 2006a, p. 201). H4 mesmo uma proposta de
identificacdo entre a psicologia e a filosofia. Em O mundo interior,
chega a afirmar: “a filosofia ¢ a psicologia” (Farias Brito, 2006b, p. 99).

Nessa ultima obra, a defini¢do da filosofia como psicologia se
estende para a caracterizagdo da psicologia como “ciéncia do espirito”.
Por espirito entende Farias Brito uma “energia”, uma “forca criadora”
que se manifesta como “consciéncia” e “principio vivo de agdo”: esse
seria o objeto especifico da ciéncia do espirito, o que faria dela uma
ciéncia distinta das demais, com seu método proprio (Farias Brito,
2006b, pp. 85-86). Procurando se afastar de uma concepgao experimental
ou “materialista” de psicologia, a qual estaria restrita apenas ao
conhecimento dos “fendmenos”, Farias Brito propde que a psicologia
possa conhecer “a realidade mesma”, desde que voltada a seu objeto
proprio, o qual vem a ser, justamente, o sujeito. Isso faz com que ocorra
outra identificagdo: entre o sujeito e o objeto do conhecimento®.

Na passagem do século XIX para o XX, em meio a progressiva
expansdo ¢ autonomia de outros saberes, Farias Brito busca atribuir
legitimidade a filosofia pela incorporagdo de procedimentos proprios as
“correntes do pensamento moderno” que considera atuais e
incontornaveis. A psicologia, entre elas, ocupa espacgo central. O efeito

6 “E que a Psicologia nio se aprende nos livros, mas na luta mesma da vida: é uma
ciéncia que, por assim dizer, ndo se aprende, mas vive-se; ciéncia que faz parte organica
daquele que a possui, ¢ em que o objeto do conhecimento ¢ consubstancial com o
sujeito.” (Farias Brito, 2006b, p. 95).

150 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

r

de incorporar a psicologia a filosofia é o de atribuir ao filésofo a
legitimidade de ser um formulador de teorias: “porque pensar, s por si,
¢ ja fazer teoria psiquica, e agir, s6 por si, ¢ ja fazer dessa teoria
aplicagdes praticas” (Farias Brito, 2006b, p. 89). Essa espontaneidade

r

teorica, praticada por quem queira pensar sobre si, ¢ caracteristica da
“ciéncia do espirito”.’

Antes de terminar este apanhado introdutério a respeito de
alguns posicionamentos de Farias Brito, eu gostaria de tratar de um
ultimo ponto. A “crise” por ele associada a prevaléncia do “positivismo”
e do “materialismo” também se expressaria quanto a “religido”: “todas as
religides atuais estdo mortas”, afirma Farias Brito em Finalidade do
mundo. O efeito social provindo da morte das religides se explicaria
porque “a religido é a primeira e a mais importante de todas as
necessidades publicas, sendo que sem religido ndo pode haver
estabilidade nem ordem nas sociedades”. Do fato da morte das religiGes
ndo se segue, contudo, que o “sentimento religioso” tenha desaparecido:

LRI

a “religido em si mesma” “constitui a esséncia mesma da natureza

7 Desde o primeiro volume de Finalidade do mundo Farias Brito sustenta essa espécie de
critério subjetivo para o conhecimento: ‘“Parto deste principio: o fundamento real, o
critério tltimo de toda a verdade é o testemunho direto da consciéncia, de modo que para
mim quando qualquer conhecimento estiver de acordo com esse testemunho, ¢ verdade;
quando em desacordo com ele, é falso. E é o que ndo depende de prova, porque ndo se
ignora que a consciéncia é o 6rgdo mesmo do conhecimento, sendo que nenhum
conhecimento pode haver que ndo seja transmitido por esse 6rgdo, nem pode ser
verdadeiro sem que esteja em conformidade com ele. Isto poderia ser dito ainda mais
claramente afirmando-se que fora dos limites da consciéncia nenhum conhecimento ¢
possivel, sendo evidente que ndo podemos conhecer uma coisa de que ndo temos ou nao
podemos ter representagdo na consciéncia” (Farias Brito, 1957, p. 35). O trecho aqui
citado faz parte da Introdugdo do volume 1 de Finalidade do mundo; inexplicavelmente,
essa Introdug¢do ndo esta presente na edicdo mais recente desta obra, publicada pelas
Edigdes do Senado Federal. Por essa razdo, indicamos a segunda edigdo, de 1957, que
reproduz em fac-simile a primeira edigdo. Outro problema: no ultimo capitulo de
Finalidade do mundo, vol. 1, a edi¢do do Senado Federal exclui duas paginas (entre as
pp- 260 e 261) da primeira edigdo.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 151



Julio Canhada

humana”, o que deve levar & “criagdo de uma religido nova” (Farias
Brito, 2012a, pp. 82 e 122).

Assim como propde uma “metafisica naturalista” em que o
“sobrenatural” est4 ausente, assim também concebe uma ideia de religido
sem um “Deus sobrenatural e invisivel”. Foi, alias, esse o Deus objeto de
critica por parte dos filésofos “naturalistas”. Entre eles, os
“materialistas” negam a existéncia de Deus, considerando que a matéria
¢ 0 “Unico principio” e o “UGnico ser necessario”: “ndo ha Deus nem
finalidade no mundo”; os “positivistas”, de sua parte, afastam a questao
da existéncia de Deus como incognoscivel; os “idealistas”, na esteira de
Kant, “consideram Deus um simples ideal da razio a que ndo
corresponde nenhuma realidade exterior” (Farias Brito, 2012a, p. 174).
Embora considere que Espinosa represente um avango em relacdo a tais
fil6sofos, por promover uma identificagdo entre ordem divina e ordem da
natureza, Farias Brito ainda assim avalia que Espinosa concebe “um
Deus mecénico e morto, redutivel a uma simples formula geométrica e
percebido através de concepgOes abstratas e estéreis” (Farias Brito,
2012a, pp. 220-221)%.

Uma religido nova, segundo Farias Brito, se confunde com a
filosofia quando considerada em sua fungdo pratica. A busca por uma
“concepg¢do do universo” e de uma explicacdo sobre a “finalidade das
coisas” (Farias Brito, 2012a, p. 91) sdo objetivos da filosofia; desde que
a resolugdo dessas questdes se transforme em leis da conduta, a filosofia
passa a se identificar a religido. Em A4 verdade como regra das agoes,
Farias Brito afirma que a religido é a propria filosofia “considerada em
sua fungdo pratica”. Essa “fungdo pratica” seria a de produzir uma

8 Farias Brito é o primeiro autor brasileiro a tratar de modo mais extenso da obra de
Espinosa, concedendo-lhe analises em varios momentos de seus livros. Ver Farias Brito,
2012b, Livro II, Capitulo IV; Farias Brito, 2006a, Capitulo II, § 17. A esse respeito, ver
Chaui, 1985 ¢ 2018.

152 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

organizacdo social “sem coacdo” (para Farias Brito, a organizacao social
assegurada por coacdo ¢ fungdo do direito), por uma “convicgdo
comum”, “na unidade da mesma crencga e do mesmo ideal”. Sendo assim,
“a religido € a moral organizada” (Farias Brito, 2005, p. 16). Esse ponto
¢ também desenvolvido em O mundo interior, em que Farias Brito
compara o “governo pela lei do direito” (“pela for¢a”) e o “governo pela
lei moral”, esse Gltimo sendo justamente exercido pela religido, “governo
pela autoridade moral ou pela forca da razdo”, “governo essencial”
(Farias Brito, 2006b, p. 149).

Essa concepcdo de religido esta distante, por exemplo, do
catolicismo enquanto doutrina — ponto importante visto a recepcao
catolica pela qual a obra de Farias Brito passara no inicio do século XX.
Por outro lado, Farias Brito ndo se abstera de propor uma defini¢do sua
de “Deus”. Esse ¢ talvez o aspecto mais polémico marcado por seus
leitores, e penso que as razdes dessa polémica se devem mais a ordem
discursiva de constru¢ao de sua voz autoral do que propriamente a uma
oposicdo com a tese defendida. Eis como Farias Brito expressa sua
concepgdo de Deus:

Em vez de ser uma coisa tdo estranha e tdo inacessivel ao homem, pelo
contrario, Deus é o que estd mais perto de nds e mais diretamente influi sobre
todos os fatos da vida. Podemos mesmo dizer que ele nos cerca por todos os
lados, que ¢ dentro dele que todos vivemos e agimos, que ele ¢ o que mais
intensamente sentimos e mais claramente conhecemos, se bem que s6 possa
ser conhecido em seus acidentes superficiais. Ou mais precisamente [...] Deus

¢ 0 que ha de mais claro e visivel na natureza: Deus ¢ a luz (Farias Brito,
2012b, p. 16).

Deixo em suspenso essa afirmacdo, para retornar a ela apds

examinar as fungdes da histdria da filosofia nos textos de Farias Brito.

A historia, laboratdrio do espirito

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 153



Julio Canhada

Farias Brito dedica grande parte de seus textos a exposi¢dao do
que outros autores escreveram. Isso faz com que, por vezes, tenhamos a
impressdo de estarmos lendo um manual de ensino de filosofia. Seria
interessante, alids, analisar a procedéncia das se¢des e capitulos de seus
livros, visto que o proprio Farias Brito faz longas autocita¢des indicando
a origem desses trechos (ver Carvalho, 1977, pp. 38 ss.). O conjunto de
sua obra reune, assim, no interior de cada livro, textos de diferentes
procedéncias, e que originalmente eram dirigidos a diferentes auditorios,
formando um mosaico que exige uma leitura atenta a essa
heterogeneidade. Adiante voltarei a tratar desse aspecto de sua
composi¢do discursiva.

A abundancia da histdria da filosofia em Farias Brito foi notada
ja por seus contemporaneos. Quando do langamento do primeiro volume
de Finalidade do mundo, Clovis Bevildqua anotou o “pulso forte e
adestrado” do “critico” Farias Brito (Bevilaqua, 1899, p. 200); Nestor
Victor escreveu que “como critico ele é dos espiritos mais formidaveis
entre quantos se conhecam em filosofia” (Victor, 1917, pp. 40-41); e,
nessa mesma dire¢do elogiosa, Leonel Franca, em suas Nog¢des de
historia da filosofia, de 1918, afirma que “Farias Brito nao foi, como
infelizmente quase todos 0s que examinamos neste esbogo historico, um
improvisador de filosofia. Aparelhou-se para a sua fungdo de escritor por
uma leitura atenta, paciente e meditada de quase todos os que versaram o
mesmo assunto nos ultimos trés séculos” (Franca, 1952, p. 321)°. A
avaliag@o de José Verissimo, por outro lado, ¢ negativa:

Nao obstante todo o meu legitimo apreco do sr. Farias Brito e da sua obra,
ndo sei se posso considera-lo um filosofo [...] é apenas um historiador e um

 Mas, em seguida, Leonel Franca reprova Farias Brito por nio ter conhecimento da
filosofia antiga e sobretudo medieval (Franca, 1952, p. 321).

154 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

critico da obra do pensamento filosofico contemporaneo. Se em seus Gltimos
volumes ele [...] mostrou mais personalidade e maior capacidade de
pensamento proprio, no conjunto a sua obra &, sobretudo, de exposi¢do e
apreciagdo de filosofias alheias, ambas feitas sem tais virtudes de pensamento
e expressdo que lhas tornassem suas. (Verissimo, 1914, s/p)

Nessa ultima apreciagdo estd presente a contraposi¢ao entre
historia da filosofia e autoria, tal como mencionei na abertura deste
texto. A distingao entre “filosofia alheia” e “pensamento proprio”, além
disso, mantém uma hierarquia entre “fildsofo” e “critico” que repisa a
sempre presente questdo da possibilidade da filosofia no Brasil:
Verissimo ndo vé em Farias Brito um filésofo que mereceria esse titulo.
Para complexificar a compreensdo sobre os direitos de se dizer filésofo
nesse espaco discursivo, vejamos as fung¢des atribuidas por Farias Brito a
historia da filosofia em suas reflexdes.

Reapresentar diferentes perspectivas filosoficas ao longo da
historia teria a fungdo de organizar a “infinita variedade de sistemas em
que esterilmente se divide e subdivide a atividade filosofica” (Farias
Brito, 2012b, p. 15); visto que “os sistemas se sucedem numa
fecundidade que quase posso dizer vertiginosa” (Farias Brito, 2012c, p.
18), a historia da filosofia poderia fornecer orientagdo e diregdo em meio
ao manancial de opinides filosoficas. A exposicao dessas opinides,
assegura Farias Brito, é feita segundo os valores da neutralidade e
fidelidade: “sempre que me refiro a teorias alheiras, reporto-me quanto
possivel aos proprios termos do autor, de modo que ndo possa haver
davida quanto a fidelidade da exposi¢do” (Farias Brito, 2012a, p.
LXXVIII). E interessante notar que o aparecimento desses critérios
historiograficos ligados a objetividade, em um autor que reivindica para
si uma voz de filésofo (e ndo a de um professor de filosofia autor de um
manual de ensino), representa uma novidade, caso ainda pensemos, por
exemplo, em Silvio Romero ¢ em seu A4 filosofia no Brasil (Romero,

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 155



Julio Canhada

1878), cuja grade classificatoria naturalista e evolucionista orienta a
desqualificagdo da obra de todos os filosofos brasileiros tratados no livro
(a excegdo de Tobias Barreto, seu parceiro intelectual — ver Canhada,
2020, pp. 240-244).

Em Farias Brito, a historia da filosofia possui igualmente a
funcdo de “encontrar as origens” das discussdes contempordneas no
passado. Esse procedimento explica os longos capitulos dedicados ao
“pensamento moderno” em Finalidade do mundo 2, com a exposi¢do dos
trabalhos de Bacon, Locke, Berkeley, Hume, Descartes, Malebranche,
Espinosa, Kant, Schopenhauer, Nietzsche, Comte, Spencer ¢ ainda
outros. Mais especificamente, ao identificar a filosofia a psicologia —
enquanto ciéncia do espirito que investiga os fatos psiquicos como fatos
“naturais”, como mencionei anteriormente —, Farias Brito busca avaliar
as teorias psicoldgicas por suas “fontes” filosoficas de séculos anteriores.
A historia da filosofia, nesse sentido, cumpre a fungdo de deslocar os
critérios de julgamento acerca das teorias psicologicas, que deveriam ser
avaliadas, segundo Farias Brito, ndo pelo acerto ou erro de seus
experimentos, mas sim por suas concepcdes filosoficas de fundo
(encontraveis na histoéria da filosofia) e pelos valores morais que delas
decorrem.

Além de organizadora da variedade historica de sistemas, e além
de revelar as fontes das teorias psicologicas contemporaneas, a historia
da filosofia tem ainda para Farias Brito a func¢do de legitimar a filosofia
diante de outras disciplinas que contavam com o prestigio de serem
cientificas, procurando construir, assim, uma cientificidade propria a
filosofia. Com a progressiva autonomizagdo de ciéncias como a
sociologia e a psicologia, cujos objetos antes pertenciam a filosofia, esse
fim do século XIX e come¢o do século XX marca o momento de
redefinicdo do territério disciplinar da filosofia, cujos praticantes

156 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

recuam, por assim dizer, para a historia da filosofia a fim de tracarem as
fronteiras do seu oficio (ver Fabiani, 1988; Konig-Pralong, 2019)'°.

Em O mundo interior, Farias Brito sustenta a importancia da
“investigacdo historica” porque a filosofia seria uma “obra comum da
humanidade”, e ndo “resultado do esfor¢co de um pensador isolado”. A
historia da filosofia seria, portanto, ndo uma historia agénica de sistemas
em luta, mas um conjunto de esfor¢os em prol da “verdade”. Farias Brito
escreve: “a verdade ¢ o objetivo de todos [os pensadores], cada um
concorre por seu esfor¢o para desbravar o caminho, sendo descobrindo a
verdade, pelo menos desfazendo duvidas e dando combate a preconceitos
e erros” (Farias Brito, 2006b, pp. 287-288). Noto, de passagem, que essa
posicdo historiografica ndo se confunde com o ecletismo espiritualista
formulado por Victor Cousin e cuja recepgdo pode ser vista com clareza
em Gongalves de Magalhdes: embora nessas duas acepg¢des haja uma
ideia de “verdade” que atravessa os “sistemas filosoficos”, Farias Brito
ndo v€ na histéria da filosofia uma /uta entre diferentes posigdes, mas
uma comunidade solidaria de tentativas.

Em suas palavras, “a multiplicidade de ideias e variedade dos
sistemas” testemunham a “fecundidade do espirito” ao longo da historia:
as diferentes filosofias, assim, seriam diferentes pontos de vista exigidos
pela propria apresentagdo multipla da realidade em sua passagem
temporal (Farias Brito, 2006b, pp. 288-289). A concepgdo de
temporalidade, aqui, ndo ¢é progressiva como a sustentada pelos
positivistas de entdo, em que a sucessao de estados (teoldgico, metafisico

19 Embora nio houvesse cursos universitarios de filosofia no periodo em que escrevia
Farias Brito, a questfo da disciplinarizagdo da filosofia por meio da historia da filosofia
parece ocorrer no campo filosofico brasileiro. Outras formas de institucionalizagdo estdo
presentes, sobretudo pelo ensino de filosofia nas Faculdades de Direito e Medicina e no
entdo chamado ensino secundario — neste ultimo caso, como atesta a propria atuagdo de
Farias Brito no Colégio de Pedro II, de 1909 até sua morte.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 157



Julio Canhada

e positivo) representa uma superacdo de erros, marcando a distancia
entre o ‘atrasado’ ¢ o ‘desenvolvido’. Nao é, tampouco, uma concepgao
naturalista ou evolucionista, de corte biologico, em que a passagem do
tempo contribuiria para o aperfeicoamento de seres vivos e também de
ideias. Farias Brito pensa a historia da filosofia mais como um caminho
de aproximacdo a “verdade” e ao ‘“desconhecido”, como uma busca
orientada pela finalidade de incremento do conhecimento.

Enquanto as demais ciéncias possuem seus proprios espagos de
experimentac¢do, a histéria da filosofia seria o “laboratério vivo do
espirito”, o espago de aplicacdo de um “método” que desvelaria o
“espirito em agdo” (Farias Brito, 2006b, p. 289). A empiria filosofica,
por assim dizer, seria a historia da filosofia, com seus exemplares a
serem estudados pelo filésofo. Farias Brito, portanto, elabora e, ao
mesmo tempo, procura se inserir nesse campo em que o métier de
filésofo ganha ares de objetividade por ser também o de um historiador
da filosofia. De modo geral, o recurso a historia da filosofa por Farias
Brito, em um periodo anterior & profissionalizacdo universitaria no
Brasil, almeja produzir o efeito de uma comunidade de praticantes da
disciplina ao longo da histéria, como um espago compartilhado de
questdes que serviria de medida para avaliar as novas ciéncias — entre
elas, principalmente, a psicologia.

Autoria e vida filosoéfica: o lar de um filosofo greco-brasileiro

E recorrente nos textos de Farias Brito haver meng¢des ao plano
de sua obra. Sobretudo nas partes iniciais de seus livros, ele busca
localizar as publica¢des em um todo, atribuindo a cada uma um papel no
conjunto. No Prefacio de A verdade como regra das agoes, afirma que
“as minhas diferentes publicagdes formam assim um todo sistematico”,

158 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

com um “plano definitivo” cujas obras “formardo a sintese completa do
meu pensamento” (Farias Brito, 2005, p. 4). Com efeito, entre uma
publicacdo e outra, os titulos dos livros anunciados podem se alterar:
basta conferir a listagem na contracapa da primeira edicdo de 4 base
fisica do espirito, onde, entre os livros “A publicar”, consta o “Ensaio
sobre os dados gerais da filosofia do espirito (no prelo)”, que sera
publicado em 1914 como O mundo interior (o titulo anunciado passa a
subtitulo).

E no Preficio a Finalidade do mundo 2, informa que, desde a
publicacdo do volume 1, em 1895, “passou o plano do trabalho por uma
ligeira modificacdo”. Isso, contudo, ndo teria alterado a coeréncia e
unidade do conjunto:

Como se V¢, pela simples disposicdo das matérias, obedece o trabalho a uma
ordem ldgica e necessaria, sendo que cada uma de suas partes tem por objeto
uma questdo distinta, mas estdo todas elas tdo intimamente ligadas que cada
uma pode ser considerada como a consequéncia imediata da precedente, e

todas ndo formam sendo aspectos diferentes de uma s6 ¢ mesma questdo
fundamental. (Farias Brito, 2012b, pp. 11-12)'!

O interesse dessas passagens reside menos na avaliag@o se Farias
Brito conseguiu ou ndao ‘cumprir seu plano’, ¢ mais no exame dos
mecanismos pelos quais gerencia sua imagem de filésofo. O que seja um
‘plano’ ou ‘projeto’ filosofico, alids, ndo é um programa localizavel na
exterioridade de sua formulacdo discursiva e ndo preexiste a sua
dindmica argumentativa ¢ a seu contexto de enuncia¢do. O projeto
enunciado no discurso filoso6fico é um procedimento que visa dar
coeréncia a um conjunto textual heterogéneo e sobredeterminado por

1 Qutro exemplo que sinaliza um plano alterado: na primeira edi¢do de Finalidade do
mundo 3, o capitulo 1 é precedido pela pagina em que se escreve: Livio 1. Evolugdo e
relatividade. Andlise critica da consciéncia filosofica contempordnea (Farias Brito, 1905,
s/p). No decorrer da obra, no entanto, ndo ha Livro 2 ou 3... Note-se que a pagina com
essas informagdes ndo consta da edigéo de 2012.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 159



Julio Canhada

7

multiplos interesses; atentar a essa heterogeneidade ¢ sempre mais
interessante do que tudo subsumir a uma ideia de ‘projeto’ ou ‘unidade
da obra’ pretensamente assegurada pela ‘pessoa’ do autor. E proveitoso
desconfiar da “criagdo artificial de sentido” costurada pelo autor ao
construir sua coeréncia biografica (Bourdieu, 1986, p. 69).

Farias Brito aspira a criagdo de um efeito de controle sobre sua
obra, preparando uma recep¢do que encare a abundancia de seus textos
como momentos de uma unica filosofia, feita por um filésofo no Brasil
que levaria uma vida filosofica. Adiante examinarei como compreendo a
construcdo discursiva de Farias Brito a respeito dessa vida filosofica no
Brasil. Por ora, quero marcar que a proposta de uma vasta obra
filosofica, com um plano contendo varios livros aos quais sao atribuidos
papeis especificos, representa uma novidade no campo filoséfico
brasileiro. Por outro lado, a ocorréncia de reformulagdes ¢ alteragdes no
plano inicial — o que enfraqueceria a imagem de um monumento
filosofico inteirico — € contrabalancada pelo sentido que adquire no
interior das proprias reflexdes de Farias Brito. A defesa de uma
metafisica naturalista e de uma ciéncia do espirito em que a psicologia
tem papel preponderante, em oposicdo ao materialismo de uma ciéncia
“ja feita e organizada” (Farias Brito, 2012a, p. 34), aponta para a defesa
de uma filosofia enquanto inacabamento e abertura para o
desconhecido, assim como a imagem que Farias Brito constroi de si
enquanto autor em eterna busca da verdade, sem ter chegado a resultados
definitivos'?. Temos assim uma imagem autoral que ¢ justificada

12 “Com o trabalho a que aqui dou comego, termina a série de livros cuja publicagdo
iniciei, em 1895, sob o titulo geral de Finalidade do Mundo. E dizendo — dou comego —
tenho em vista acentuar que, terminando uma série, sou obrigado a iniciar outra, porque o
pensamento a cuja exposi¢do me proponho, sé pode ser desenvolvido em volumes
sucessivos”. (Farias Brito, 2006a, p. I)

160 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

filosoficamente por um autor em processo: uma filosofia enquanto busca
proposta por um autor em busca de uma filosofia.

A articulacdo entre a defesa de um projeto unitario e coerente e,
por outro lado, a presenca de alteragdes e reformulagdes nos planos de
trabalho ¢ também visivel na relacdo entre a obra enquanto ideia pronta
e, por outro lado, a declaragdo de um texto em processo, inacabado.
Farias Brito frequentemente tematiza seu processo de escrita, procurando
controlar o possivel conflito entre uma filosofia pronta na cabega do
filosofo e a provisoriedade dessa mesma filosofia na forma de textos e
livros.

Devo aqui explicar que esta obra néo estava toda escrita quando entrou para o
prelo. O trabalho de redagdo vai sendo feito a propor¢do que se trata da
impressdo. Tenho a obra ja arquitetada em meu pensamento e até com todas
as suas divisoes e subdivisdes; mas passando a escrever, sou levado muitas

vezes a modificar radicalmente o pensamento primitivo quanto ao plano de
exposi¢do. Isto me tem sucedido sempre assim. (Farias Brito, 2012c, p. 262)

A desenvoltura em referir sua propria obra como uma obra em
construgdo compensa as promessas ndo cumpridas de apresentar
“exteriormente” uma filosofia “interior” ja pronta.

Mas, contraintuitivamente, a confissio de impoténcia'® visa a
producdo de um efeito de for¢a de um filosofo que enfienta suas
fraquezas em nome da filosofia e da verdade. Tais fraquezas, alias, Farias
Brito ndo as descreve como exclusivamente suas, mas do Brasil, pais que
“ainda ndo produziu um filésofo” e “onde a filosofia ¢ inteiramente
nula” (Farias Brito, 2012b, pp. 239-241). Essa paradoxal avaliagdo é

13 ¢I...] é possivel que eu ndo possa concluir a minha obra. J4 me sinto até certo ponto
esgotado e sem forgas; e sem apoio, nem estimulo, sem consciéncia mesmo da utilidade
do meu esforco, ndo sei se poderei chegar ao fim de tdo dificil jornada”. (Farias Brito,
2012b, p. 207)

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 161



Julio Canhada

compartilhada por outros fildsofos brasileiros do século XIX' e langa
mao de uma imagem que se tornou muito recorrente para justificar os
efeitos da origem colonial na vida intelectual brasileira: “Somos uma
nacao de ontem e para a elaboracdo de grandes construcdes filosoficas,
originais e fecundas, ¢ indispensavel o concurso do tempo” (Farias Brito,
2012b, p. 241). O modelo temporal que fornece a escala de mensuragao
da ‘maturidade’ de um pais — que necessitaria de tempo para ‘gerar seus
frutos’ —, € o de uma evolugdo bioldgica das ideias: filésofos e suas
filosofias brotariam ‘naturalmente’ em sociedades ‘maduras’, como seria
possivel ver em nagdes ‘mais velhas’, como a europeia. De minha parte,
considero importante ndo naturalizar essa concepcao de temporalidade e
encara-la, com o perddo do trocadilho, como frufo oitocentista, momento
em que havia o intuito de produzir historia a partir de um modelo
biologico-naturalista. Uma alternativa proficua para escapar a essa
concepgao nativa é considerar as sociedades brasileira e europeia como

14 Paradoxal porque, enquanto produtores de filosofia, os filosofos brasileiros afirmam
que ¢ nula a filosofia no Brasil... Em seu Prologo, Gongalves de Magalhdes justifica
Fatos do espirito humano defendendo que haja, no Brasil, “no meio de tanto
materialismo industrial, um tUnico livro que atraia por alguns momentos, se tanto
merecer, a atengdo sobre interesses puramente intelectuais e morais” (Gongalves de
Magalhies, 1858, p. V). Tobias Barreto, em Recordagdo de Kant (1887), escreve: “Se nas
outras esferas do pensamento, somos uma espécie de antropdides literarios, meio-homens
e meio-macacos, sem carater proprio, sem expressdo, sem originalidade — no distrito
filosofico ¢ ainda pior o nosso papel: ndo ocupamos lugar algum; ndo temos direito a
uma classificagdo” (Barreto, 1977, p. 366). Por fim, veja-se passagem bastante conhecida
de Silvio Romero em A4 filosofia no Brasil (1878): “Na historia do desenvolvimento
espiritual do Brasil hd uma lacuna a considerar: a falta de seriagdo nas ideias, a auséncia
de uma genética. Por outros termos: entre nds um autor nio procede de outro; um sistema
ndo & uma consequéncia de algum que o precedeu. E uma verdade afirmar que nio temos
tradi¢des intelectuais no rigoroso sentido. Na historia espiritual das nagdes cultas cada
fendmeno de hoje € um wltimo elo de uma cadeia; a evolugdo ¢ uma lei [...]. Neste pais,
ao contrario, os fendmenos mentais seguem outra marcha [...] As ideias dos filésofos, que
vou estudando, n3o descendem umas das dos outros pela forga logica dos
acontecimentos.” (Romero, 1878, pp. 35-36).

162 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

contemporaneas — uma obviedade, no entanto, ndo tdo facil de ser
vislumbrada, dada a “negacdo de contemporaneidade” tradicionalmente
atribuida a qualquer nagdo ndo europeia, como se, em uma estrutura de
tempo histérico global, a precedéncia temporal sempre coubesse a
Europa (Chakrabarty, 2008, p. 7).

O que me interessa nessa doxa da ‘juventude’ de um pais € o
modo como se articula com a construgdo discursiva de um /lugar ao
mesmo tempo criado e ocupado pelo filosofo em seu discurso. Da
inscri¢do em um lugar particular — o “Brasil” — decorrem consequéncias
para a figuragdo de Farias Brito como intelectual que tem que lidar com
uma série de dificuldades:

[...] o atraso da filosofia chega ao Brasil a tal ponto, que para tornar
conhecidas verdades, alids de extrema simplicidade, ndo basta apoid-las em
argumentos irrefutaveis, ¢ necessario insistir, repisar, tornar volumosa a
exposi¢do, para arrastar pelo peso, ja que de outro modo ndo nos ¢ permitido

fazer prevalecer a exceléncia de uma doutrina que cedo ou tarde dominara.
(Farias Brito, 2012b, p. 239)

E dessa maneira que Farias Brito justifica a extensdo de seus
livros, as longas exposicdes de argumentos de outros filésofos e o
frequente retorno a temas que considera importantes. Além disso, ao lado
dessa caracteristica mais geral do ‘atraso filosofico de um pais imaturo’,
ha a acusacdo de que, com o advento da Republica, “a filosofia foi
suprimida como inutil do ensino oficial” (Farias Brito, 2006a, pp. 5-6).
De fato, a reforma educacional proposta por Benjamin Constant, notorio
positivista que entdo dirige a Secretaria de Estado dos Negocios da
Instrugdo Publica, Correios e Telégrafos, criada em 1890, previa a
exclusdo da filosofia do ensino'.
comegou no Brasil declarando guerra de morte a filosofia”, justamente

Para Farias Brito, “a Republica

15 Ver Decreto n® 981, de 8 de novembro de 1890. Ver Tambara, 2014 ¢ Lins, 1966, pp.
372-376.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 163



Julio Canhada

pela presenga do positivismo e do “Centro Positivista” no Rio de Janeiro
(Farias Brito, 1957, p. 31). O ensino de filosofia, portanto, ¢ um fator a
mais a compor a critica de Farias Brito ao positivismo.

As caracteristicas do discurso de Farias Brito que procurei
apontar acima — a promessa ¢ explicitagdo de um plano de trabalho que
guiaria toda sua produgdo, a partir de uma ideia ja pronta no intimo do
filésofo; a indicacdo de alteragdes € remanejamentos desse mesmo plano,
exigindo reformulagdes tematizadas na propria superficie do texto,
devidas, em suas palavras, “ao atraso da filosofia no Brasil” e ao seu
desprestigio institucional — todos esses elementos configuram uma voz
autoral particular, referida a um ‘sujeito’ Farias Brito em um lugar
especifico de enunciagdo. Nesse sentido, o “Brasil” ¢ utilizado como
déitico a marcar a inser¢do particular de Farias Brito no discurso
filosofico, contribuindo para a constru¢do de uma imagem autoral que
compde uma ‘pessoa’ a filosofar em meio as agruras de um pais. Trata-se
de um “uso filosoéfico de si” que traz ao primeiro plano marcas
individuais que reforcam uma ideia de verdade proxima da
individualidade e da subjetividade (Cossutta, 2012, p. 139). Retomo um
trecho de passagem ja citada acima, em que Farias Brito descreve o
método que adota:

Parto deste principio: o fundamento real, o critério tltimo de toda a verdade é
o testemunho direto da consciéncia, de modo que para mim quando qualquer

conhecimento estiver de acordo com esse testemunho, ¢ verdade; quando em
desacordo com ele, ¢ falso. (Farias Brito, 1957, p. 35)

Essa posigdo, digamos, subjetivista, coaduna-se com a presenga,
no discurso filosofico, de marcas que serdo sentidas pelos leitores como
marcas de um enunciador ‘individual’ enquanto um sujeito que produz
filosofia em um pais particular. Haveria muitos outros exemplos a dar
dessas ocorréncias no discurso filosofico de Farias Brito: a titulo de
sugestdo, indico o ultimo capitulo de Finalidade do mundo 1 (que

164 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

analisarei abaixo mais detidamente), e um trecho de Finalidade do
mundo 3 (pp. 91 e seguintes), em que Farias Brito relata a morte de seu
pai e o efeito que teve sobre si e sua filosofia.

Em uma dire¢do oposta, ¢ mais comum encontrar no discurso
filos6fico procedimentos que visam a apagar os tragos biograficos da
superficie do texto. Trata-se de uma “neutralizagdo do ponto de vista”
(Cossutta, 2012, p. 135; Cossutta, 2004) que aspira a construir uma
universalidade da voz filosofica, como se o enunciador ndo fosse
ninguém — ou, o que d4 no mesmo, como se fosse todo mundo. Além
disso, o auditorio a que se dirige ¢ também construido como sendo a
totalidade dos leitores, sem tempo nem lugar. Neutralizar as marcas
individuais de enunciacdo se alinha a defesa de teses filosoficas
universalizantes, como se pode ver nas primeiras palavras da /ntroducdo
a Finalidade do mundo I-

Filosofar é aprender a morrer: sdo palavras de Sécrates. E comegando o
presente trabalho por esta luminosa ideia do mais puro dos pensadores
antigos, ndo tenho em vista outra coisa, sendo tornar desde logo bem patente
quanto nos deve preocupar o nada da existéncia humana. Vivemos todos

como se fossemos imortais. Entretanto a morte ¢ a Unica solug¢@o verdadeira
do problema da vida. (Farias Brito, 1957, p. 13)

Abrir o seu primeiro livro com as famosas palavras de Platdo no
Fédon produz uma identificacdo com uma figura que € narrada como
fundadora do proprio saber filosofico: Socrates. Sobretudo, a eleicdo da
morte como tema filosofico a ser investigado significa se dedicar ao que
ha de mais geral e, portanto, aquilo que menos marca cada individuo
enquanto individuo, visto que fodos morrem, todos estdo “condenados
irremediavelmente a morte” (Farias Brito, 1957, p. 28). Mais adiante em
sua Introdugdo, Farias Brito afirma justamente querer “estudar esta
ciéncia incomparavel de que falava Socrates”, e declara:

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 165



Julio Canhada

[...] quero indagar da significacdo real desta natureza imensa que nos cerca,
quero indagar que relacdo tem a minha existéncia com a existéncia universal,
quero, numa palavra, interrogar os segredos da consciéncia de modo a
explicar a cada um a necessidade em que estd de compreender o papel que
representa no mundo. (Farias Brito, 1957, pp. 28-29)

A construgdo de uma filiagao a Socrates significa querer ligar-se
a origem da disciplina, cuja histéria milenar, concebida de maneira
candnica e a qual Farias Brito adere, nasceu em um lugar que, na
verdade, opera como um ndo-lugar: a Grécia como espago de
surgimento da razdo e da filosofia, espago de nascimento do universal.
Com esse procedimento, Farias Brito aspira ao apagamento das marcas
individualizantes de seu discurso, desenhando uma imagem autoral
neutra que aspira a universalidade — outro lado da moeda cujo avesso
revela tragcos biograficos que o individualizam como uma pessoa a
filosofar no Brasil.

A dupla construgdo discursiva da voz filosofica de Farias Brito —
a de uma voz particularizada por marcas biograficas e déiticos que
indicam um lugar (o Brasil) e, por outro lado, uma voz em que essas
marcas estdo neutralizadas, e que aspira pertencer a comunidade
‘universal’ da histdria da filosofia, onde os ‘grandes temas imortais’ sdo
discutidos — essa duplicidade ndo significa alguma insuficiéncia: pelo
contrario, ela faz parte do proprio oficio de filéosofo e da maneira como
esse oficio é tornado discurso.

Essa voz que busca um efeito simultdneo de particularidade e
universalidade ¢é construida com vistas a manter uma relagdo
ambivalente com seu exterior. A oposi¢ao, nesse caso, se da entre o
recolhimento filoso6fico e a vida social, entre um afastamento € um
pertencimento a coletividade. Um lugar “paratdpico” (Maingueneau,
2015, p. 41; Maingueneau, 2012, pp. 34-35) ocupado e construido pelo
filésofo, que atende a pretensdo de distingdo com a “sociedade comum”

166 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

(dai as imagens de que o filésofo deve se recolher, isolar-se, que seria
sempre vitima de incompreensdes e injusticado, sem o merecido
reconhecimento...) e, a0 mesmo tempo, que atesta a impossibilidade de
se fechar sobre si, justamente porque pretende tratar do universal (dai as
imagens de que o filésofo fala do alto a respeito de tudo e para todos, de
um ponto de vista que seria mais verdadeiro, porque distanciado...).
Essas consideragdes ajudam a compreender o modo pelo qual
Farias Brito constroi para si a imagem de uma vida filosofica, que
envolve um “isolamento” no qual, ndo obstante, sente “palpitar o coragdo
do mundo” (Farias Brito, 2006a, pp. 69-70). Para essa relagdo entre o
fil6sofo e a cidade, Farias Brito prescreve:
O filésofo ndo se irrita, nem se revolta: observa e explica. [...] Por isto
observa sem constrangimento ¢ sem 6dio todas as convulsdes sociais, assiste
com serenidade a todas as tempestades do mundo. [...] o filésofo [...] ndo
pode ter fraqueza, nem 6dio; ndo pode ter indignagdo, nem revolta. Seu ideal
¢ a verdade, e esta sO pode sair vitoriosa. [...] Por isto, sejam quais forem as
circunstancias do momento, ndo deve o filéosofo desesperar, € menos ainda se
deixar dominar pela indignagdo ou pelo ddio; [...] e em face da sociedade,
como em face da natureza o seu ponto de vista s6 pode ser o de Espinosa:

non ridere, non lugere, neque detestare, sed intelligere. (Farias Brito, 2012c,
pp. 110-111)

Esse lugar exterior de observacao, privilegiado porque separado,
¢ asceticamente ocupado pelo fildsofo-observador do social — seguindo
os modelos consagrados das vidas filosoficas de Socrates e Espinosa'®.

16 Sobre a imagem candnica de Socrates, ver Vida e doutrina dos fildsofos ilustres, de
Diogenes Laércio (2008, p. 54): “Ele [Socrates] era capaz de desdenhar quem o
ridicularizasse, e se orgulhava de sua vida simples e de jamais haver aceito recompensa
de ninguém; costumava dizer que apreciava principalmente o alimento que requeria o
minimo de temperos, que considerava mais agradavel a bebida que néo lhe despertava a
vontade de beber mais, e que estava mais proximo dos deuses pelo fato de ter o minimo
de necessidades.” Sobre a historia dos usos filosoficos da biografia de Espinosa, ver
Chaui, 1999, pp. 280-321.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 167



Julio Canhada

O pathos filosofico de Farias Brito, relacionado a sua biografia,
aparece com intensidade no texto O momento mais feliz de minha vida.
Trata-se de manuscrito publicado postumamente, escrito como resposta a
pergunta que lhe fizera Jackson de Figueiredo: “Qual o momento mais
feliz em sua existéncia?”. Nele, Farias Brito refere ter sido preterido por
Euclides da Cunha no concurso a cadeira de logica do Colégio de Pedro
I, em 1909 (no qual ganhou o primeiro lugar'”), e o efeito que sobre si
esse evento teve, provocando-lhe um “delirio”. A determinada altura do
texto, escreve:

Devo observar que minha vida ¢ extremamente simples. Nada tenho de
notavel. Sou verdadeiramente o que se pode chamar um homem sem historia,
porque nunca se passaram comigo coisas extraordinarias. Nunca ocupei
posi¢do saliente. Nunca exerci, nem pretendi exercer influéncia ou dominio
sobre quem quer que seja. Nunca alcancei em coisa alguma vitorias ruidosas.
Mas também nunca fui vencido. Nunca tive assim a impressdo da vitoria,
nem a da derrota — as duas coisas, ao que penso, que mais nos abalam. Tenho,
além disto, vivido como um homem de pensamento, quase s6. Deste modo
nunca fui combatido, mas também nunca recebi nenhum estimulo. E sinto-me
80, as vezes, quando ferve em torno de mim o tumulto e me cerca a multiddo.

Por isto sou triste. (Farias Brito, 1931, pp. 199-200; Farias Brito, 1966, pp.
87-88)

As marcas de modéstia e “simplicidade” reforcam a imagem de
uma vida abnegada em favor da filosofia, tipo de atividade que
demandaria um comprometimento total, acarretando um alheamento da
“multiddo”. Mas, de outra parte, a afirmagdo do desapego a bens e
recompensas materiais visa nobilitar o desprestigio social sofrido pelo
filosofo, sobretudo no Brasil — segundo pinta Farias Brito. Transforma-
se, assim, a caréncia em virtude, o que alinha o lugar marginal do
filésofo no Brasil ao lugar marginal do filosofo em geral, desde que a
filosofia surgiu — tal como no exemplo idealizado de Socrates.

17 Ver Serrano, 1939, pp. 184-201.

168 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

Esses tragos da imagem autoral de Farias Brito serdo duradouros
entre seus leitores. Jackson de Figueiredo, que se tornou muito proximo
de Farias Brito, dele afirma: “Procurei-o sempre, pds-me a par dos seus
projetos, conheci o seu lar, verdadeiro lar de um filésofo no sentido mais
altamente humano da palavra: simplicidade, sinceridade e inteligéncia”
(Figueiredo, 1916, p. 17). E Escragnolle Doria, por ocasido da morte de
Farias Brito, escreve:

Homem de e da familia, homem de e do pensamento, enclausurou-se na vida
interior, na meditacdo propicia aos desprendidos, aos espectadores arredios
das vaidades e das ambic¢des. Produziu, produziu bastante; viajou pelo
espirito humano com o socorro da filosofia, procurando ser original. (Doria,
1917, p. 3)

Esses testemunhos se encaixam nas linhas tragadas pelo proprio
autor ao construir sua imagem autoral. Farias Brito prepara sua recepcao
ao antecipar as razdes de seu insucesso, sobretudo em um pais — afirma
ele — onde a filosofia ¢ atividade sem prestigio. Eis como justifica seu
tempo gasto com a filosofia:

Nao encontrarei, por isto, quem me ouga? Perderei de todo o meu tempo?
Mas quanta gente ndo passa toda a sua vida em festas? Outros empregam
esfor¢o inaudito, fazem sacrificios enormes, para acumular fortuna nem
sempre aplicada a realizacdo de obras meritorias. Outros entregam-se a
depravagdo e ao deboche. Outros consomem toda a sua existéncia no jogo.
Outros, na intriga desenfreada da politica. Todos esses porventura também
ndo perderdo o seu tempo? Ora, se tanta gente perde por esta forma o tempo,
se quase todos o perdem, por que razdo ndo devo, nem o poderei perder
também eu, aplicando toda a minha atividade, dedicando toda a minha
existéncia ao estudo desta inutilidade — a filosofia? Que seja tudo perdido,
que ninguém me ouga, que todos condenem a minha tentativa, pouco
importa, mas eu ndo posso viver bem, ndo compreendo a minha existéncia,
desde que ndo conhego o papel que represento na sociedade, desde que ndo
conheco o papel que representa a sociedade no mundo: quero, pois, saber o
que sou, quero ter consciéncia de mim mesmo. (Farias Brito, 1957, p. 32)

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 169



Julio Canhada

E interessante notar como compara a op¢do pela filosofia com
ocupagOes nao profissionais: festas, jogo, politica. Uma vida filosofica
guiada por uma decisdo ‘intima’, avessa a expectativas de
reconhecimento e recompensa material: tipica imagem do fildésofo
abnegado, ajustada a um pais de parca autonomizagdo do oficio
filosoéfico.

O sonho, o eclipse, a luz

Ao descrever alguns elementos da reflexdo filosofica de Farias
Brito, eu deixara em suspenso a discussdo sobre os sentidos de sua
definicdo de Deus enquanto “luz”. Considero que, apds ter feito o
percurso que fizemos — discutir sua concepgdo de psicologia enquanto
ciéncia do espirito, apresentar os usos da historia da filosofia em seus
textos e propor formas de compreender a construgdo de sua voz autoral
filos6fica —, tornar-se-a mais clara sua concepcao de religido e, nela, o
modo como mobiliza uma ideia de Deus.

Relembremos que, segundo Farias Brito, “todas as religioes
atuais estdo mortas”. Disso ndo decorre, contudo, que tenha morrido o
“sentimento religioso”: pelo contrario, uma “religido nova” deve ser
criada, que atenda a finalidade prética da filosofia, ou seja, sua finalidade
moral, oferecendo “leis da conduta” que garantam a sustenta¢do da
“civilizagdo contemporinea” e a “ordem nas sociedades”, as quais, sem
religido, terdo “fatalmente de se dissolver e morrer” (Farias Brito, 2012a,
pp. 81-82).

Ao leitor contemporaneo, o que mais causa estranheza em tais
consideragdes é o autor propor uma defini¢do sua de Deus. Ademais,
quem percorrer as paginas de Finalidade do mundo I vera que a sentenca
“Deus € luz” é preparada como apice argumentativo. As aberturas dos

170 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

Capitulos X (Filosofia e vreligidgo) e XIX (Religido naturalista),
respectivamente, o revelam bem: “Eu chego aqui ao ponto culminante de
meu livro”, “Eu entro aqui na parte mais grave e profunda de meu livro”
(Farias Brito, 2012a, pp. 81 e 233). Do meu ponto de vista, estou mais
interessado em identificar o campo de possibilidades discursivas e
filosoficas a partir do qual Farias Brito escreve do que em avaliar a
correcdo de sua tese (o que implicaria responder a pergunta se Deus € ou
ndo ¢ luz, ou se Deus existe, por exemplo).

Ao autor, parecia-lhe possivel e legitimo tratar de Deus por meio
de semantica que hoje associamos ao trabalho cientifico, no qual se
procede por defini¢ées. No interior do campo discursivo em que se
movimentava Farias Brito, religido e ciéncia podiam andar juntas. A esse
respeito, Ernest Haeckel — autor de larga consagracdo no século XIX —
escreve: “A crenca em Deus € concilidvel com as ciéncias naturais”
(Haeckel, 1897, p. 40). Nessa mesma obra, O monismo: relagdo entre a
religido e a ciéncia. Profissdo de fé de um naturalista, Haeckel procura
qualificar o que seriam objetos de “fé¢ cientifica”, distinguindo-os da “fé
das igrejas” ou do “dogma religioso”. A fé cientifica diz respeito a
“hipoteses racionais”, como a crenga na “unidade da matéria”, na
“geracdo espontdnea” ou no “principio de unidade de todos os
fendmenos naturais”. De modo ainda mais geral, afirma que haveria um
“principio originario Uinico que preenche o espago infinito do universo”,
sendo esse principio o “éter universal”: uma “divindade universal”
(Haeckel, 1897, pp. 39-40). O éter, assim como a luz, no caso de Farias
Brito, cumpriria essa fun¢do de principio universal que prescinde de
comprovagdo empirica, base de uma “religido nova”, como afirma
Haeckel (Haeckel, 1897, p. 1). Ou, ainda, base de uma “religido

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 171



Julio Canhada

naturalista”, segundo expressdo de Farias Brito que da titulo ao ultimo
capitulo de Finalidade do mundo 1.'*
Tais consideragdes levaram um intérprete de Farias Brito a
afirmar que ele teria sido vitima de um “devaneio™:
[...] quando mistura o conceito espinosista de substancia com a interpretacao
de um sonho, em que um interlocutor misterioso lhe revela, alegoricamente, a
identidade de Deus com a Luz, e quando conclui o primeiro volume dos
“Ensaios de filosofia e teleologia naturalista” [subtitulo de Finalidade do

mundo 1] por uma repeti¢do enfatica dessa ideia — entdo Farias Brito comete
um deslize imperdoavel: entrega-se ao devaneio. (Nunes, 1962, p. 148)

Mencionei acima alguns elementos que contribuem para a
compreensdo da presenga de Espinosa em Farias Brito!’. Quanto ao
“sonho” referido por Benedito Nunes, seu relato ocorre no capitulo final
de Finalidade do mundo 1, que passo a comentar. Nao me interessa o
estado de espirito de Farias Brito, mas sim a constru¢do do “devaneio”
como artificio discursivo e seus efeitos.

O capitulo se inicia com uma consideracao a respeito da dor e de
seu carater universal. Farias Brito interpela o leitor para que observe um
cortejo em que passa um mendigo, um assassino, pessoas ricas e pobres:
em todos os graus da “escala da sociedade” ha sofrimento, “todos sdo
mais ou menos desgragados” (Farias Brito, 2012a, pp. 233-234)*. A

18 “Religido naturalista” é expressdo que aparece em outro autor importante para Farias
Brito e a filosofia brasileira do ltimo quartel do século XIX. Ludwig Biichner, em Luz e
vida, utiliza “religido naturalista” para se referir a religides cujas festas tiveram origem
nos fenémenos provocados pelo Sol, inclusive a religido cristd (Buchner, 1883, p. 20).

19 Ver os trabalhos ja indicados de Marilena Chaui a respeito da leitura que faz Farias
Brito de Espinosa. Luondo (2022) examina as apropriagdes espinosanas de Farias Brito
em sua discussdo sobre a religido e, além disso, investiga a presenca da filosofia indiana
em sua obra, através da leitura critica que o filésofo brasileiro promove de Schopenhauer.
20 Esta abertura do capitulo retoma a Introducdo do livro: “Consultemos todos aqueles
que vivem, interroguemos todos aqueles que sofrem; ougcamos a linguagem dos leprosos,
as queixas da miséria, as blasfémias do crime. Em que consiste a vida? Ninguém vacilara
em reconhecé-lo: viver € ser escravo das necessidades, ¢ desejar, ¢ sofrer. O primeiro

172 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

miséria humana fazia recolher-se na soliddo e, “muitas vezes, refugiar-
me no cemitério”. Em tal “siléncio profundo” compreendeu a
“necessidade de uma explicagdo para tudo o que existe” (Farias Brito,
2012a, p. 235). Esse cenario lagubre se torna mais agudo com a
referéncia a “um dia”, em que “entrara a vida nacional do Brasil em sua
fase revolucionaria e sanguinolenta”. Periodo critico a que se soma uma
“crise desesperada e cruel” pela qual intimamente passava Farias Brito
(Farias Brito, 2012a, p. 235). Esses elementos preparam a descri¢do de
mais uma cena em primeira pessoa, quando sai a noite sob um céu sem
nuvens, ¢ o brilho das estrelas lhe faz contestar a ideia de Schopenhauer
de que “o0 mundo ¢ um produto do cérebro”: o brilho das estrelas lhe
mostrou que o mundo ¢ mais do que minha representagdo (Farias Brito,
2012a, pp. 235-236).

O vislumbre da “decifracdo do enigma do mundo” serve de
introdugdo a narrativa de um sonho, que Farias Brito afirma com
precisdo ter tido no dia 1° de janeiro de 1892; assegura que fard sua
exposicao com “absoluta fidelidade”. Antes de narra-lo, contudo, conta
que nesse mesmo dia lia a obra do Padre Gratry, O conhecimento de
Deus — o que talvez tenha repercutido em seu sonho, conforme
interpreta.

Gratry ja aparecera na obra de outro brasileiro, Tobias Barreto,
em um artigo de 1869, Uma luta de gigantes. Trata-se de um comentario
a polémica travada entre o proprio Gratry e Etienne Vacherot, em cartas
publicadas na Revue des Deux Mondes, por ocasido do langamento do
livro La religion, de Vacherot. Tobias Barreto toma o partido deste
ultimo autor, fazendo coro a tese de que “a instituicdo religiosa
corresponde a um estado e ndo a um principio da natureza humana”, de

grito da crianga que nasce, ¢ um grito de dor; e toda a vida, mesmo a mais risonha e
venturosa, ¢ uma tragédia. Todo o gozo ¢ ilusério”. (Farias Brito, 1957, p. 14)

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 173



Julio Canhada

3

modo que tal estado “vai desaparecendo na razdo da influéncia e do
progresso da filosofia” (Barreto, 1900, pp. 320-321).

Farias Brito, de sua parte, conta que lia Gratry “por mera
curiosidade de momento”. Embora obra ‘“de velha teologia™??,

interessava-lhe como *

~9

‘um perfeito resumo da filosofia cristd” em seu
decurso historico. Essa leitura desobrigada de tomar posi¢ao teve como
efeito formular com clareza a “luta” definidora de seu tempo, a que se da
entre “a revelagdo e a convicgdo, ou mais precisamente entre a razao e a
fé”. Se seria evidente que as doutrinas religiosas perderam a batalha, isso
ndo significa que a “critica moderna” conseguiu ir além do seu momento
destrutivo, sendo incapaz de erigir uma “obra do futuro”. Dessa situagdo
resulta um “estado caotico do espirito humano esmagado pelo peso da
dor na auséncia absoluta de convicgdes” (Farias Brito, 2012a, pp. 236-
238). Deparamo-nos, mais uma vez, com outra formulacao daquele
estado de crise ja referido por Farias Brito.

Em seu sonho, Farias Brito conta que debatia com uma pessoa
“profundamente instruida” sobre a existéncia de Deus. Os argumentos
dos debatedores ndao foram lembrados, apenas as conclusdes do autor:
para conhecer a existéncia de Deus, todo esfor¢o ¢ inttil; para referir-se
a Ele, toda linguagem ¢ impropria; ndao podemos ter ideia Dele, porque
esta acima das sensagdes e do pensamento. Diante disso, deduz-se “a
nulidade da teologia e de tudo o que tem relagdo com a divindade”. Essa

2! Tobias Barreto faz referéncia a Gratry em outro texto, Sobre a religido natural de Jules
Simon, também de 1869 (Barreto, 1977). Sobre a discussdo que Tobias Barreto
empreende a respeito do Pe. Gratry, ver Bormann, 2019, pp. 107-114.

22 Ver, no entanto, este trecho de Gratry, que poderia ter atraido o interesse de Farias
Brito na dire¢do de uma discussdo teologica ndo tdo “velha” assim: “De nosso ponto de
vista, querer apartar a filosofia de toda teologia é uma tentativa to falsa quando separa-la
das ciéncias matematicas, descurando do mundo visivel ¢ dos mistérios da geometria.
Querer isolar a razdo da luz sobrenatural é um defeito semelhante ao dos idealistas, que
querem isola-la da luz fisica dos sentidos” (Gratry, 1854, pp. XVIII-XIX).

174 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

posicdo, digamos, cética, € rebatida por seu interlocutor, que afirma, com
uma “voz que partia das trevas: Deus existe e pode ser conhecido”
(Farias Brito, 2012a, pp. 239-240). Em seguida a essa sentencga, instalou-
se o siléncio, apenas rompido por sons de uma musica que, aumentando,
tornaram-se ruidos desordenados. Chegamos a ultima cena do sonho:
Mas exatamente neste momento brilhou uma luz como se caisse do alto. Néo
era luz sobrenatural, mas luz fisica, como se um raio de sol ou do luar
passasse através de uma vidraga. Nao obstante, foi como se um raio de luz
estelar, desprendendo-se do vacuo, terminasse por ilumina-lo e enché-lo; e
eu, sentindo renascer o mundo diante daquela luz que rasgava a noite
universal, experimentei o0 mesmo efeito que porventura experimentaria se o

universo fosse criado de novo. E a voz que partia das trevas repercutiu no
fundo de minha consciéncia: Deus ¢ a luz. (Farias Brito, 2012a, p. 241)

Farias Brito conta que ndo atribuiu importancia ao sonho até que,
no ano seguinte, ocorreu o eclipse total do sol observado no Ceara, em
16 de abril de 1893%. O evento é narrado em primeira pessoa, enquanto
testemunha ocular. A escuriddo provocada pelo encobrimento do sol foi
sentida como o “pressentimento de aniquilamento universal”. O retorno
da luz, em seguida, deu-se como “um momento [que] enche o mundo”.
Farias Brito conclui: “Foi exatamente assim que me envolveu a luz que
vi em meu sonho” (Farias Brito, 2012a, pp. 241-242).

No discurso de Farias Brito, o eclipse do Ceara — fenomeno
natural e cientificamente importante — é construido como um duplo
cientifico de seu diagnoéstico filosofico e pessoal. Assim, acrescenta-se
uma camada “naturalista” (para me utilizar de expressdo sua) a solugdo
que entrevé para a “crise das religides” resultante da “critica moderna” —

23 Tratou-se de fendmeno importante a época, com expedi¢des cientificas brasileiras e
estrangeiras  destinadas a observagdo do eclipse. Ver reportagem em
https://www.bbc.com/news/world-latin-america-29341013, em que ha a reprodugdo de
fotografias de uma missdo inglesa no Ceara e noticia do periddico The Daily Graphic, de
Londres, em 28 de junho de 1893.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 175



Julio Canhada

como mencionei antes. A luz, onirica e natural, pessoal e cientifica, lhe
veio como ideia para a defini¢ao de Deus por meio de um sonho. Talvez
adiantando-se a objegdes que questionariam o arbitrdrio de um
argumento provindo de um sonho, passa a se ocupar, na sequéncia do
capitulo, de “tratados de fisica” e de “livros de astronomia” a respeito da
luz.
Varios autores sdo citados, todos eles examinando a fungdo da
luz e do sol para os seres vivos e a Terra. HA um paragrafo para a
descricdo de cada cientista: Ludwig Biichner, John Tyndall, Adolf
Wiillner, Forster, Ruths, Edmund Reitlinger’*. Ndo retomarei aqui a
argumentag¢do de cada posicdo evocada; retenho apenas que servem a
i i a u , u ibui u
Farias Brito como confirmagdo de sua tese, procurando atribuir a ela uma
justificacdo ‘cientifica’ ¢ atualizada. Por esse caminho, cré-se legitimado
a fazer formulagdes mais gerais, afirmando que “Em toda a parte existe a
luz; por toda a parte € a luz que dirige a marcha das coisas”, de modo
que “é a luz o Deus verdadeiro e tinico” (Farias Brito, 2012a, pp. 243-
247). A filosofia, segundo o autor, também confirmaria essa “mesma
ideia™:
[...] deve haver na natureza um principio a que tudo esta subordinado, que ¢
ao mesmo tempo o fundamento de toda a verdade e alma do mundo ou forga
geradora de tudo o que existe. Este principio é, na natureza, a luz; no espirito
humano, a consciéncia. Mas a consciéncia ndo ¢ sendo a face subjetiva da
luz; a luz ndo ¢ sendo a manifestagdo exterior da consciéncia. Ou em outros
termos: a consciéncia ¢ a luz no espirito; a luz ¢ a consciéncia na natureza.
De onde vé-se que a consciéncia ¢ a luz ndo sdo propriamente dois fatos
distintos, mas apenas as duas faces objetiva e subjetiva de um s6 e mesmo

fato, quer dizer, sdo uma e outra, uma s6 ¢ mesma coisa, a luz, isto é, Deus.
(Farias Brito, 2012a, p. 248)

24 H4 apenas uma curta descri¢do da posigdo de cada autor, sem mengdo a obras. No caso
de “Forster” e “Ruths”, ndo consegui identificar com certeza a quem Farias Brito faz
referéncia.

176 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

Gostaria ainda de tratar de alguns elementos desse ultimo
capitulo de Finalidade do mundo 1, cuja heterogeneidade de composicao
pode provocar estranhamento aos olhos do leitor de hoje. Em seguida a
essa espécie de conclusdo a respeito de Deus como luz, Farias Brito
retoma a interpretagdo de seu sonho, detendo-se na ordem de aparigdo
dos eventos: primeiro a musica, depois a luz. Isso o leva a discutir sobre
os sentidos “do ouvido” e “da vista”, seu “valor metafisico” e sua relagao
com o conhecimento de Deus. Quanto a musica, relaciona-a a religido e
reapresenta a posicdo de Schopenhauer a respeito da arte em geral e,
mais especificamente, a respeito da arte musical: segundo Farias Brito,
para Schopenhauer “a musica prende-se a coisa em si, a vontade mesma”
(Farias Brito, 2012a, pp. 249-252).

Para discutir ainda uma vez a defini¢do de Deus enquanto luz,
Farias Brito afirma que tivera essa ideia anteriormente ao sonho: “E
certo que sonhei; mas em vez de ter sido o sonho que produziu a ideia,
foi ao contrario a ideia que produziu o sonho. O sonho apenas tornou a
ideia mais viva e mais clara; mas ela ja existia completa em meu
espirito” (Farias Brito, 2012a, p. 253). Lembremos que esse argumento
fora utilizado ao dizer que na noite anterior lia a obra do Padre Gratry, de
modo que ela pautou os assuntos sonhados. Seja como for, Farias Brito
caminhard para a conclusdo de seu livro reproduzindo artigo publicado
no jornal 4 Evolugdo, a respeito de outro artigo intitulado Evolugdes do
clima, de Joaquim Catunda®. E interessante que tenha escolhido encerrar

25 Na edi¢io fac-similar de Finalidade do mundo 1 (1957), h4 a seguinte a indicacio
sobre a origem do texto de Farias Brito: “Este artigo foi impresso pela primeira vez no
jornal literario “Evolugdo”, publicado em Fortaleza, pelos anos de 1886 a 1887, sob a
dire¢do do Cap. Antonio Duarte Bezerra, distinto professor de Matematica, ja falecido”.
O texto de Catunda, por outro lado, foi publicado na Revista do Instituto do Ceard, ano
II, 1888. Houve engano de Farias Brito ao datar seu texto: na edigdo de 27/09/1888 do
jornal A Evolugdo publicou-se a tltima parte de seu artigo (a tinica a que tive acesso), o
que nos permite supor que todo ele foi publicado no ano de 1888 (Farias Brito, 1888).

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 177



Julio Canhada

sua obra debatendo com um interlocutor proximo, um intelectual
cearense. Neste ultimo capitulo, o caminho que se iniciou com a leitura
do Padre Gratry, passando pela descri¢do do sonho, pelas consideracdes
cientificas sobre a luz, pela discussdo das posi¢des de Schopenhauer
sobre a arte e os sentidos, termina com uma interven¢do no campo
filos6fico mais localizado — com o intuito, mais geral impossivel, de
defender sua defini¢do de Deus enquanto luz.

Em seu artigo, Joaquim Catunda busca responder as seguintes
questdes: o clima sempre foi o que € ou se modificou? Caso tenha se
modificado, qual o fim de sua evolugdo? Rumara ele para a extingdo?
Em seguida, examina os fatores que compdem o clima e sua influéncia
sobre a existéncia dos organismos, afirmando que a fonte de todo calor e
de toda vida é o sol; por fim, dedica-se a explicacdo da formagéo do sol
que, a partir da nebulosa, foi reduzindo-se por condensagdo — o que faz
supor que continue a reduzir-se, até que se apague por completo,
culminando na extin¢do da vida na Terra (Catunda, 1888).

Farias Brito discorda de Catunda porque este pensaria que a
humanidade é um “corpo passivo”, considerando apenas a evolugdo do
sol e ndo as “evolugdes da humanidade”. Apoiando-se em Spencer, dira
que, assim como os fendmenos naturais sdo forgas que dependem da luz
solar, assim também os ‘“fendmenos psiquicos ou mentais” sao
considerados “forcas”; portanto, essa for¢a provindo do sol, as “grandes
transformagdes do espirito humano” sdo ‘“transformagdes da luz”.
Articulando esses elementos ao ponto em que incide sua critica a
Catunda, afirma:

A continua diminuigo da luz solar encontra sua legitima explicagdo: essa luz
ndo se perde, tem uma aplicagdo natural e mesmo até certo ponto uma

Joaquim Catunda (1834-1907) foi um intelectual e politico nascido no Ceara, um dos
fundadores do Instituto Historico, Geografico e Antropolégico do Ceard e autor de
Estudos de Historia do Ceard, de 1886. Ver Monteiro, 2014.

178 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

espécie de finalidade. [...] os fatos da civilizacdo, como todos os demais fatos
da natureza, sdo sempre uma transformacdo necessaria de algum dos modos
da forca. A evolugdo do clima e a evolucdo social se completa, manifestando-
se, por um lado, a diminui¢do da luz, e por outro lado, o progresso da
humanidade. (Farias Brito, 2012a, p. 260)%°

Apos esse percurso, Farias Brito encerrara sua obra retomando
sua defini¢do de Deus e, segundo ele, resolvendo as “dificuldades dos
tedlogos”, que, apds separarem Deus e a natureza, caem enredados em
problemas insoluveis: “Néao ha, pois duas ordens: a do mundo e a de
Deus; mas uma s6, a do mundo que ¢ a propria ordem divina [...]”
(Farias Brito, 2012a, p. 260). Esses sdo os artificios ¢ os caminhos pelos
quais constréi sua concepgdo de religido e sua definicdo de Deus
enquanto luz.

“O unico cavaleiro da Dulcineia originalidade”?

Francisco Elias Tejada, em um texto de 1955, faz uma util
historia da recepcdo da obra de Farias Brito, destacando a variagdo de
juizos, ora positivos, ora negativos, de que foi objeto. A chave
interpretativa de Tejada, no entanto, opera naquela oposicdo entre

26 Como afirmei anteriormente, falta um trecho deste capitulo na edi¢do do Senado
Federal. Isso é tanto mais grave porque da a impressdo de que o livro de Farias Brito
termina com a reprodugdo do artigo sobre Catunda, quando na verdade o livro se encerra
com paragrafos adicionais, escrito abaixo da indicagdo “Conclusdo” (também ausente
desta edi¢do mais recente). Na direcdo da passagem citada acima, ver este outro trecho:
“A evolucdo da humanidade faz parte da evolugdo universal. A luz que vem do sol
penetra nas combinagdes imperceptiveis do mecanismo da sociedade, ¢ ¢ o agente
primordial do aperfeicoamento humano. Por isto a luz do sol vai continuamente
diminuindo, sendo absorvida pelo espirito que a transforma em civilizagdo e cultura. [...]
A terra estara tdo iluminada quanto o sol obscuro, porque toda a luz do sol tera sido
absorvida pela terra. A esse tempo, a luz que veio do sol refletira sobre ele e entdo (seja-
me perdoado o atrevimento da ideia) sera a terra que ha de iluminar o sol” (Farias Brito,
1957, p. 344).

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 179



Julio Canhada

historia da filosofia e autoria, mencionada no inicio: uma das atribuicdes
que garantiriam a alguém o titulo de filésofo seria, justamente, a
originalidade. Por isso considera Farias Brito “o unico cavaleiro da
Dulcineia originalidade” (Tejada, 1995, p. 38). Espero ter deixado claro
que a perspectiva deste texto € outra: mais atenta ao campo de
possibilidades discursivas, sempre coletivo, do que as sonhadas virtudes
romanticas de algum criador ex nihilo. De qualquer maneira, me pareceu
que a expressdo de Tejada ¢é interessante porque demonstra o carater
quixotesco da busca por inauguradores.

Farias Brito movimenta-se em multiplas frentes. Procura
sustentar a psicologia como ciéncia do espirito, em uma posi¢cdo algo
subjetivista, porque confere ao filésofo o poder de formular e testar as
teorias tendo como critério sua propria consciéncia. A historia da
filosofia, por outro lado, surge como o campo da empiria filosofica,
provendo a filosofia de uma cientificidade em disputa com as novas
ciéncias nesse final do século XIX, como a sociologia e a psicologia
experimental. Do ponto de vista do gerenciamento de sua imagem
autoral, negocia a todo tempo a declarag¢do de sistematicidade e unidade
da obra, com as recorrentes reformula¢des e desvios no trabalho. Dessa
conjungdo Dbifronte decorre sua definicdo de filosofia enquanto
inacabamento e abertura para o desconhecido — em oposi¢do a “filosofia
ja feita e acabada” do positivismo e de outros materialismos. Por fim, em
seus textos € possivel ver como alterna entre a tradicional voz filosoéfica
universal, com a neutralizacdo do ponto de vista do enunciador, € uma
voz particularizada, a de um fil6sofo cearense a batalhar pela filosofia no
Brasil.

Estratégias analiticas que considerem a historicidade e o carater
ndo individual de todos esses elementos, ou seja, que 0s encarem imersos
em um campo discursivo coletivo, permitem compreender producdes
filosoficas como a de Farias Brito sem cair em avalia¢cdes anacronicas ou

180 Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

que aderem ingenuamente aos relatos de sua “vida filosofica”. Sao
complexos os mecanismos pelos quais diz “eu” em seus textos, a partir
das possibilidades apresentadas por quem queira filosofar em um pais de
origem colonial como o Brasil. Esse ¢ talvez o ponto em que a leitura e
decifracdo de seus textos revela grande interesse.

REFERENCIAS

BARRETO, Tobias. Uma lucta de gigantes. In: Varios Escriptos. Rio
de Janeiro: Laemmert & C. Editores, 1900 [1? ed. de 1869].

BARRETO, Tobias. Recordagdo de Kant. In: Estudos de filosofia.
Sao Paulo: Grijalbo; Brasilia: INL, 1977 [1* de. de 1887].

BARRETO, Tobias. Sobre a religido natural de Jules Simon [1869].
In: Estudos de filosofia. Sdo Paulo: Grijalbo; Brasilia: INL, 1977.

BEN-DAVID, Joseph e COLLINS, Randall. “Social factors in the
origins of a new science: the case of psychology”. American
Sociological Review, Volume 31, N. 4, Agosto 1966.

BEVILAQUA, Clovis. Finalidade do mundo. In: Esbocos e
fragmentos. Rio de Janeiro: Laemmert, 1899.

BORRMANN, Ricardo. Tobias Barreto, Silvio Romero und die
Deutschen. Die Rezeption deutschprachiger Autoren in der
brasilianischen Rechtskultur (1869-1889). Stuttgart: Franz Steiner
Verlag, 2019.

BOURDIEU, Pierre. “L’illusion biographique”. Actes de la
recherche en sciences sociales. Vol. 62-63, junho 1986.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 181



Julio Canhada

182

BUCHNER, Ludwig. Lumiére et vie. Trois lecons populaires
d’histoire naturelle sur le soleil dans ses rapports avec la vie, sur la
circulation des forces et la fin du monde, sur la philosophie de la
géneration. Paris: C. Reinwald; Leipzig, Th. Thomas, 1883, trad. de
Ch. Letourneau [1? ed. de 1882].

CANHADA, Julio. O discurso e a historia: a filosofia no Brasil no
século X1X. Sdo Paulo: Loyola, 2020.

CARVALHO, Laerte Ramos de. 4 formacdo filosofica de Farias
Brito. Sao Paulo: Saraiva, Edusp, 1977.

CATUNDA, Joaquim. Evolugoes do clima. Revista do Instituto do
Ceara. Fortaleza: Typographia Economica, 1888, Tomo II.

CHAKRABARTY, Dipesh. Provincializing Europe: postcolonial
thought and historical difference. Princeton-Oxford: Princeton
University Press, 2008.

CHAUI, Marilena. “Farias Brito: um espinosista nos tropicos”.
Santa Barbara Portuguese Studies, vol. 2: “A presenca de Espinosa

nas culturas de lingua portuguesa”, 2018.

CHAUI, Marilena. A4 nervura do real: imanéncia e liberdade em
Espinosa. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1999.

CHAUI, Marilena. Un philosophe inconnu au Brésil. In: Spinoza
entre lumiere et romantisme. Les Cahiers de Fontenay, 1985.

COSSUTTA, Frédéric. “Neutralisation du point de vue et stratégies
argumentatives dans le discours philosophique”. Semen, 17, 2004.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

COSSUTTA, Frédéric. Le statut du biographique dans le discours
philosophique. In: Cossutta, F. & Delormas, P. & Maingueneau, D.
(orgs.) La vie a [loeuvre: le biographique dans le discours
philosophique. Limoges: Lambert-Lucas, 2012.

DORIA, Escragnolle. “Farias Brito”. Jornal do Commercio, 22 de
janeiro de 1917.

FABIANI, Jean-Louis. Les philosophes de la République. Paris : Les
Editions de Minuit, 1988.

FARIAS BRITO, Raimundo de. 4 base fisica do espirito. Brasilia:
Senado Federal, 2006a [1* ed. de 1912].

FARIAS BRITO, Raimundo de. Evolugoes do clima. In: A evolugdo:
orgdo cientifico, literario e noticioso, Ano 1, N. 11, Fortaleza, 27 de
setembro de 1888.

FARIAS BRITO, Raimundo de. Finalidade do mundo: estudos de
filosofia e teleologia naturalista. Volume 1. Rio de Janeiro: Instituto
Nacional do Livro, 1957 [1? ed. de 1895].

FARIAS BRITO, Raimundo de. Finalidade do mundo: estudos de
filosofia e teleologia naturalista. Volume 1. Brasilia: Senado
Federal, 2012a [1? ed. de 1895].

FARIAS BRITO, Raimundo de. Finalidade do mundo: estudos de
filosofia e teleologia naturalista. Volume 2. Brasilia: Senado
Federal, 2012b [1* ed. de 1899].

FARIAS BRITO, Raimundo de. Finalidade do mundo: estudos de
filosofia e teleologia naturalista. Volume 3. Brasilia: Senado
Federal, 2012¢ [1? ed. de 1905].

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 183



Julio Canhada

184

FARIAS BRITO, Raimundo de. Finalidade do mundo. Estudos de
philosophia e teleologia naturalista. Terceira parte. O mundo como
vontade intellectual. Para: Editores Tavares & C., 1905.

FARIAS BRITO, Raimundo. Inéditos e dispersos: Notas e variagdes
sobre assuntos diversos. Sdo Paulo: Grijalbo, 1966. Compilacao de
Carlos Lopes de Mattos.

FARIAS BRITO, Raimundo. “O momento mais feliz de minha
vida”. 4 Ordem, Anno XI, vol. V (nova série), n. 11 a 16, jan. a jun.
de 1931.

FARIAS BRITO, Raimundo de. O mundo interior. Ensaio sobre os
dados gerais da filosofia do espirito. Brasilia: Senado Federal,
2006b [1* ed. de 1914].

FARIAS BRITO, Raimundo de. 4 verdade como regra das agées.
Ensaio de filosofia moral como introdu¢do ao estudo do Direito.
Brasilia: Senado Federal, 2005 [1? ed. de 1905].

FIGUEIREDO, Jackson. Algumas reflexoes sobre a filosofia de
Farias Brito (profissdo de fé espiritualista). Rio de Janeiro: Revista

dos Tribunais, 1916.

FILIZOLA NETO, Julio. Farias Brito e a filosofia como finalidade
da vida. Fortaleza: Edi¢des Democrito Rocha, 2008.

FRANCA, Leonel. Nog¢des de historia da filosofia. Rio de Janeiro:
Agir, 1952 [1% ed. de 1918].

GONCALVES DE MAGALHAES, Domingos José. Factos do
espirito humano. Philosophia. Paris: Auguste Fontaine, 1858.

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

GONCALVES DE MAGALHAES, Domingos José. Fatos do
espirito humano. Petropolis: Vozes, 2004.

GRATRY, Alphonse. De la connaissance de Dieu. Paris: Charles
Douniol, J. Lecoffre, 1854, tomo 1 [1* ed. de 1853].

HAECKEL, Ernest. Le monisme: lien entre la religion et la science.
Profession de foi d’un naturaliste. Paris: C. Reinwald, 1897, trad. de
G. Vacher de Lapouge [1? ed. alema de 1892].

KONIG-PRALONG, Catherine. La colonie philosophique. Ecrire
Uhistoire de la philosophie aux XVIII® et XIX® siecles. Paris: Editions
EHESS, 2019.

LINS, Ivan. Historia do positivismo no Brasil. Sao Paulo:
Companhia Editora Nacional, 1966.

LUONDOQO, Dilip. “O Cogdel Filoso6fico de Raimundo: Farias Brito, a
Filosofia do Espirito e a India”. Ekstasis: Revista de Hermenéutica e
Fenomenologia, v. 11, n. 1, 2022.

MAGALHAES, Almeida. Farias Brito e a reacgdo espiritualista.
Rio de Janeiro: Revista dos Tribunais, 1918.

MAINGUENEAU, Dominique. “La biographie des philosophes
dans une perspective d’analyse du discours”. In: Cossutta, F. &
Delormas, P. & Maingueneau, D. (orgs.) La vie a ['oeuvre: le
biographique dans le discours philosophique. Limoges: Lambert-
Lucas, 2012.

MAINGUENEAU, Dominique. La philosophie comme institution
discoursive. Paris: Lambert-Lucas, 2015.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 185



Julio Canhada

186

MASSIMI, Marina. “O ensino de psicologia no século XIX na
cidade do Rio de Janeiro”. Paideia, FFCLRP-USP, 4, fev./jul., 1993.

MONTEIRO, Nivia Marques. Joaquim Catunda e a recep¢do do
debate evolutivo na segunda metade do século XIX. Dissertacao de
Mestrado em Historia Social, Universidade Federal do Ceara, 2014.

NUNES, Benedito. “Farias Brito”. Revista do Livro, 25, ano VI,
margo de 1964.

RABELLO, Sylvio. Farias Brito ou uma aventura do espirito. Rio
de Janeiro: Civilizagao Brasileira, 1967.

ROMERO, Silvio. Doutrina contra doutrina. O evolucionismo e o
positivismo no Brasil [1* ed. de 1894]. In: Obra filosdfica. Rio de
Janeiro: José Olympio; Sdo Paulo: Ed. da Universidade de Sao
Paulo, 1969.

ROMERO, Silvio. 4 philosophia no Brasil. Ensaio critico. Porto
Alegre: Typographia da Deutsche Zeitung, 1878.

SERRANO, Jonathas. Farias Brito: o homem e a obra. Sao Paulo:
Companhia Editora Nacional, 1939.

TAMBARA, Elomar. Educag¢do e positivismo no Brasil. In:
Stephanou, Maria & Bastos, Helena Camara. Historias e memorias
da educacgdo no Brasil, vol. II: século XIX. Petropolis: Vozes, 2014.

TEJADA, Francisco Elias. Raimundo de Farias Brito na filosofia do

Brasil. Revista da Faculdade de Direito da Universidade Federal do
Ceara, v. 19, 1995 [1* ed. de 1955].

Poliética. Sao Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025.



Usos filosoficos do biografico: Farias Brito

VERISSIMO, José. “Filosofia”. O imparcial, ano 111, n. 467, 11 de
abril de 1914.

VICTOR, Nestor. Farias Brito. Rio de Janeiro: Revista dos
Tribunais, 1917.

Poliética. Sdo Paulo, v. 13, n. 2, p. 138-187, 2025. 187



