
D.O.I. http://dx.doi.org/10.1590/2176-4573p670272 

 

                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

  

ARTIGOS 

 

O mal como parasita: uma análise da trajetória suicida de Stavróguin 

no romance Os demônios, de Fiódor Dostoiévski / Evil as a Parasite: An 

Analysis of Stavrogin’s Suicidal Path in Fyodor Dostoevsky’s Novel 

Devils 

 

Anderson Souza Cantanhede  

Douglas de Sousa ** 

 

RESUMO 

O presente trabalho tem como objetivo compreender a trajetória suicida do personagem 

Stavróguin, no romance Os demônios, de Fiódor Dostoiévski, a partir do conceito de “mal 

parasitário”, desenvolvido por Luigi Pareyson. Busca-se analisar como o mal dissolve a 

personalidade do anti-herói e o conduz ao suicídio. Para isso, a pesquisa está 

fundamentada em contribuições bibliográficas que têm como foco o tema do mal na obra 

do escritor, com a finalidade de examinar a manifestação do mal parasitário, o qual exerce 

a sua força negativa alimentando-se da deterioração moral e existencial do personagem. 

Como resultado, a pesquisa demonstra que o mal age infiltrado no ser por meio de ideias 

niilistas, cindindo, assim, a personalidade de Stavróguin, o que o conduz a uma liberdade 

arbitrária, à indiferença e, consequentemente, ao suicídio. 

PALAVRAS-CHAVE: Dostoiévski; Liberdade; Mal parasitário; Niilismo; Suicídio 

 

 

 

ABSTRACT 

This paper aims to understand the suicidal trajectory of the character Stavrogin in 

Fyodor Dostoevsky’s novel Devils, based on the concept of “parasitic evil” developed by 

Luigi Pareyson. The aim is to analyze how evil dissolves the anti-hero’s personality and 

drives him to suicide. To this end, the research is based on bibliographical contributions 

that focus on literary criticism of the Russian novelist’s work, with the aim of examining 

the manifestation of parasitic evil, which exerts its negative force by feeding on the 

character’s moral and existential deterioration. As a result, the research shows that evil 

acts infiltrating the being through nihilistic ideas, splitting Stavrogin’s personality, which 

leads him to arbitrary freedom, indifference and, consequently, suicide. 

KEYWORDS: Dostoevsky; Freedom; Parasitic Evil; Nihilism; Suicide 

 

 
 Universidade Estadual do Maranhão – UEMA, Programa de Pós-Graduação em Letras, Departamento de 

Letras, Campus Paulo VI, São Luís, Maranhão, Brasil; Fundação de Amparo à Pesquisa e ao 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico do Maranhão – FAPEMA; https://orcid.org/0009-0006-7572-

4996; andersonsouza21.c@gmail.com 
** Universidade Estadual do Maranhão – UEMA, Programa de Pós-Graduação em Letras, Departamento de 

Letras, Campus Presidente Dutra, Presidente Dutra, Maranhão, Brasil; https://orcid.org/0000-0003-3109-

8074; doug.rsousa@gmail.com 

https://orcid.org/0009-0006-7572-4996
https://orcid.org/0009-0006-7572-4996
mailto:andersonsouza21.c@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3109-8074
https://orcid.org/0000-0003-3109-8074
mailto:doug.rsousa@gmail.com


                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

Introdução 

 

Para Mikhail Bakhtin, o universo artístico de Dostoiévski desconhece a morte 

ocorrida por fatores naturais, pois nele “há apenas assassinatos, suicídios e loucuras, ou 

seja, apenas mortes com atos responsavelmente conscientes” (2018, p. 337). No campo 

ficcional do escritor, o tema que mais o preocupava e incitava o seu senso imaginativo 

eram as horas finais de vida que antecedem o ato do suicídio, o que pode ser evidenciado 

pela profusão de representações dessa situação em toda a sua obra.  

Em suas narrativas, os personagens vivem e personificam as “ideias niilistas” – e, 

como resultado, sofrem deformações psíquicas e morais que os conduzem à 

autoflagelação e à morte voluntária. Uma das obras nas quais há maior incidência desse 

ato é o romance Os demônios (1872), “um ‘poema’ trágico sobre os males morais e 

espirituais que afligiam a cultura russa” (Frank, 2018, p. 721). No romance, o personagem 

principal é Nikolai Vsievolódovitch Stavróguin, educado moral e intelectualmente por 

Stiepan Trofímovitch, um idealista liberal pertencente à primeira geração da 

intelligentsia1 russa.  

Apesar de não exercer um papel direto de ação, Stávróguin é considerado o líder 

intelectual dos principais membros de um grupo revolucionário clandestino, organizado 

e dirigido por Piotr Vierkhoviénski, filho niilista de Stiepan. No entanto, as ideias 

defendidas pelo grupo já não despertam em Stavróguin nenhum entusiasmo. Assim, o seu 

modo de vida, em que bem e mal já não possuem uma distinção clara, torna seu ato suicida 

um fato literário singular a ser investigado. 

Diante disso, este estudo busca compreender a trajetória suicida do personagem 

Stavróguin no romance Os demônios (2018), de Fiódor Dostoiévski, a partir do conceito 

de “mal parasitário” desenvolvido por Luigi Pareyson, e mostrar como o mal, infiltrado 

no ser por meio de ideias niilistas, não apenas corrompe a sua liberdade, mas também 

provoca a desagregação de sua personalidade, conduzindo-o a um estado de inércia e 

dissolução, que tem como ato final o suicídio. 

 
1 Classe política russa do século XIX, “que se definia como um movimento em prol da reforma social. Seus 

membros, os intelligenti, eram pensadores críticos que lastimavam o estado político primitivo de seu país 

sob o tsarismo” (Chamberlain, 2022, p. 21). 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

Para isso, a pesquisa está fundamentada nos livros Dostoiévski: filosofia, romance 

e experiência religiosa (2012), de Luigi Pareyson, e O espírito de Dostoiévski (2021), de 

Nikolai Berdiaev, além de outras contribuições bibliográficas que tenham como foco a 

crítica literária sobre a obra do romancista russo. Entre elas, destacam-se o estudo de 

Nikolai Tchirkóv (2022) sobre a evolução estilística de Dostoiévski e a extensa pesquisa 

biográfica, histórica, cultural e crítica literária de Joseph Frank, apresentada em 

Dostoiévski: um escritor em seu tempo (2018). A articulação entre essas obras será 

essencial para examinar de que modo o mal parasitário, enquanto força negativa, se 

alimenta da deterioração moral e existencial do protagonista de Os demônios. 

Dividimos este trabalho em três partes principais: na primeira, discutiremos a 

relação entre o mal e a liberdade, destacando como o mal surge da responsabilidade do 

homem, bem como o seu poder de escolha; em seguida, analisaremos como Dostoiévski 

reflete, em suas obras, a influência das ideias ocidentais modernas na existência das suas 

personagens; e, por fim, abordaremos a trajetória suicida de Stavróguin à luz do conceito 

de mal parasitário, demonstrando como a sua educação nas ideias modernas o leva a uma 

liberdade arbitrária e à indiferença, consequência exercida pelo mal que cinde a sua 

personalidade e o arrasta ao Nada na morte voluntária. 

 

1 O mal e a liberdade 

 

Em publicação de 1957, intitulada “Por Dostoiévski”, o romancista e filósofo 

franco-argelino Albert Camus (2023, pp. 288-289) comenta: “admirei Dostoiévski antes 

de mais nada pelo que ele me revelava. Revelar é bem a palavra. Pois ele só nos ensina o 

que sabemos, mas nos recusamos a reconhecer”. Nessas palavras, Camus evidencia a 

capacidade do escritor russo de exprimir ficcionalmente verdades fundamentais da 

condição humana, em que se destaca o problema do mal. Embora seja algo factual, 

tendemos a negá-lo, pois, assim como seus personagens, sentimo-nos desconfortáveis em 

reconhecer que o mal também faz parte de nós, do nosso livre-arbítrio, e que, portanto, o 

indivíduo estará, constantemente, em um duelo interno de forças diametralmente opostas. 

O tormento da alma que esse embate causa é expresso na confidência dramática do anti-

herói, o protagonista sem nome de Memórias do subsolo: 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

 

Quanto mais consciência eu tinha do bem e de tudo o que é “belo e 

sublime”, tanto mais me afundava em meu lodo, e tanto mais capaz me 

tornava de imergir nele por completo. Porém o traço principal estava 

em que tudo isso parecia ocorrer-me não como que por acaso, mas como 

algo que tinha de ser. Dir-se-ia que este era o meu estado normal e que 

não se tratava de doença, de um defeito, de modo que, por fim, perdi 

até a vontade de lutar com este defeito. Finalmente, quase acreditei (e 

talvez tenha acreditado realmente) que meu estado normal era esse. E, 

no início, quanto não sofri nessa luta! (Dostoiévski, 2009, p. 19). 

 

Ao encarnar, em seus personagens, as facetas mais ignóbeis do mal, Dostoiévski 

soube explorar, de maneira profunda, a ideia de que o mal não é um simples produto do 

ambiente, da estrutura social ou uma simples violação da lei. Mas, em seu imaginário 

literário, ele o representa como uma fonte interior e metafísica (Berdiaev, 2021). 

Cabe destacarmos que o problema do mal que encontramos na obra 

dostoievskiana está intimamente relacionado à dimensão da liberdade. Segundo Nikolai 

Berdiaev (2021, p. 75), “o mal é inexplicável sem a liberdade. Ele aparece nos caminhos 

da liberdade. Sem este liame não existiria a responsabilidade do mal: sem a liberdade só 

Deus seria o responsável por ele”. Há uma antinomia que caracteriza a tragédia do homem 

livre em Dostoiévski, pois sendo o bem filho da liberdade, não poderia existir sem ela; o 

bem e o mal podem ser criados de maneira simultânea pela liberdade, que é irracional. 

Por fim, impor o bem ou negar a liberdade representa, em si, a manifestação do mal 

(Berdiaev, 2021). Desse modo, a liberdade configura-se como o poder de escolha dado 

aos seres humanos, ou seja, o livre-arbítrio pelo qual cada indivíduo torna-se responsável. 

Esse delineamento enigmático que o escritor russo nos apresenta pode ser visto de 

forma mítica no seu último romance, Os Irmãos Karamázov (2012), cujo primeiro volume 

foi publicado em 1880. No emblemático capítulo V da obra, o personagem Ivan 

Karamázov declama um poema chamado “O Grande Inquisidor” para o seu irmão, 

Aliócha Karamázov, em uma taverna localizada na cidade onde se desenrolam as ações e 

os dramas do romance.  

O poema conta a história da volta de Cristo à Terra no século XVI, na Espanha, 

mais precisamente na cidade de Sevilha, na qual as pessoas que lá viviam passavam pelo 

“mais terrível tempo da Inquisição, quando, pela glória de Deus, as fogueiras ardiam 

diariamente no país” (Dostoiévski, 2012, pp. 343-344). Em meio a isso, Cristo aparece 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

em silêncio, com serenidade e compaixão, sem grande alarde. Mesmo assim, o povo o 

nota e o segue. E após realizar curas e ressuscitar uma menina no adro da catedral de 

Sevilha, o Grande Inquisidor, que presenciou esse último feito, ordena a sua prisão.  

Após encerrá-lo atrás das grades, o Grande Inquisidor vai até a prisão para 

interrogá-lo e acusá-lo de conceder aos homens o insuportável fardo da liberdade. Diante 

do Cristo, ele afirma que:  

 

não existe nada mais sedutor para o homem que sua liberdade de 

consciência, mas tampouco existe nada mais angustiante. Pois em vez 

de fundamentos sólidos para tranquilizar para sempre a consciência 

humana, tu lançaste mão de tudo o que há de mais insólito, duvidoso e 

indefinido, lançaste mão de tudo o que estava acima das possibilidades 

dos homens, e por isso agiste como que sem nenhum amor por eles [...] 

Em vez de assenhorear-se da liberdade dos homens, tu a multiplicaste e 

sobrecarregaste com seus tormentos o reino espiritual do homem para 

todo o sempre (Dostoiévski, 2012, p. 353). 

 

Essa declaração enfatiza a dificuldade dos seres humanos de lidar com a livre 

escolha, preferindo renunciar a essa liberdade e se submeter à total subjugação, seja para 

um inquisidor, um ídolo ou uma ideia, com o objetivo de evitar a dúvida e a angústia. 

Luiz Felipe Pondé, no livro Crítica e profecia: a filosofia da religião em Dostoiévski 

(2013, p. 218), chama essa atitude de “heterônoma”: quando um indivíduo cede o seu 

poder de decisão a outro. Segundo ele, “o que a heteronomia faz com a liberdade é poupar 

o homem de viver, enquanto ser livre, na dúvida, na incerteza”. Por essa razão, Berdiaev 

(2021, p. 63) afirma que Dostoiévski: 

 

Foi dominado pela ideia de que a harmonia universal não podia ser 

concebida sem a liberdade do mal e do pecado, sem a provação da 

liberdade. Ele se ergue contra toda harmonia cuja base seria o 

constrangimento, fosse ela teocrática ou socialista. A liberdade do 

homem não pode ser concebida como presente obrigatório de uma 

ordem de coisas dada. Ela deve preceder esta ordem de coisas. 

 

Outro tipo de liberdade que merece ser destacada em Dostoiévski é a liberdade 

arbitrária, que não possui limites morais para agir, havendo, portanto, uma vontade 

positiva para o mal. O indivíduo “esquece a distinção entre bem e mal a ponto de tornar-

se capaz de tudo, exalta o próprio arbítrio a fim de invertê-lo em deliberada vontade de 

crime [...], não sabe viver senão numa atmosfera de homicídio e de sangue” (Pareyson, 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

2012, p. 56). Por essa razão, os personagens do romancista – em sua grande maioria 

masculinos2 – destacam-se por seus arroubos de rebeldia, os quais culminam em crimes 

de toda ordem e em atos violentos, ultrapassando toda e qualquer norma, ou mesmo na 

indiferença demoníaca de corpos em que o mal em sua potência dissolve-os na apatia e 

no vazio: 

 

Vazia e sem objeto, aparece a liberdade de Stavróguin e de Versílov; a 

de Svidrigailov e Fiodor Pavlovitch Karamázov desagrega a 

personalidade; a liberdade de Raskólnikov e de Piotr Verkhovenski 

conduz ao crime; a liberdade de Kiríllov e de Ivan Karamázov mata o 

homem (Berdiaev, 2021, p. 63). 

 

Os personagens de Dostoiévski citados são aqueles em que as suas liberdades 

desaparecem ao serem atormentados por ideias que os seduzem e os escravizam 

(Berdiaev, 2021). Mas que ideias são essas? No tópico seguinte, faremos uma abordagem 

contextual do romance Os demônios (2018), destacando como Dostoiévski pintou os seus 

personagens atormentados pelas ideias ocidentais niilistas em voga na Rússia do século 

XIX. 

 

2 O romance-tragédia e as ideias ocidentais 

 

Conforme aponta Joseph Frank (2018, p. 385), a partir de sua obra Humilhados e 

ofendidos, publicada em 1861, após o seu exílio siberiano3, Dostoiévski exprime a sua 

“primeira reação artística às doutrinas radicais da década de 1860”, que tomam formas 

mais claras quatro anos depois, em Memórias do subsolo, e em especial nos seus grandes 

 
2 É interessante notar como as personagens masculinas e femininas desempenham papéis bastante diferentes 

e complexos. Enquanto as personagens masculinas geralmente são indivíduos atormentados por ideias e 

questões morais profundas, as femininas, assim como as crianças, frequentemente destacam-se como 

figuras de devoção e compaixão. Um exemplo marcante é a personagem Sônia, de Crime e castigo, que se 

torna fundamental para a redenção do protagonista Raskólnikov. No entanto, em ambos os casos, existem 

exceções que merecem uma atenção mais detalhada em estudos posteriores. 
3 No ano de 1849, aos 28 anos, Dostoiévski foi condenado à morte “por seu envolvimento no chamado 

Círculo de Pietrachévski, uma confraria de progressistas [...], pena que, no dia da execução, foi comutada 

por ordem do próprio czar Nicolau I em quatro anos de trabalhos forçados [...] na Sibéria” (Bezerra, 2020, 

p. 8). Essa pena foi seguida de mais quatro anos prestando serviços como soldado raso na cidade de 

Semipalátinsk. 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

romances, entre os quais se destaca a obra Os demônios (2018), que, segundo Nikolai 

Tchirkóv (2022, p. 164), trata de: 

 

um romance acusador, um panfleto político contra o momento social e 

revolucionário das décadas de 1860 e 1870, implica ao mesmo tempo 

uma sátira aguda dos círculos superiores e do regime sociopolítico da 

Rússia tsarista daquele tempo. A sátira do escritor transforma-se 

impetuosamente numa narração sobre os destinos trágicos do país e de 

seu povo. Os motivos sociais do romance se entrelaçam de forma 

inesperável com suas concepções filosóficas. 

 

É interessante mencionar que esse “romance-tragédia”, como o considera 

Tchirkóv (2022), nasce de um acontecimento real: o assassinato de um jovem estudante 

chamado Ivanov, perpetrado por membros de um grupo revolucionário radical.  O crime 

ocorreu devido à oposição de Ivanov a uma conspiração liderada por Nietcháiev4 (Frank, 

2018). 

Esse acontecimento acabou por despertar o interesse de Dostoiévski, que estudou 

o caso a partir das diversas informações divulgadas por jornais da época. É importante 

salientar que esse caso histórico trata apenas de uma inspiração, que serviu de núcleo para 

o enredo da crítica política presente no romance, pois, como bem pontua Ednilson 

Pedroso (2021, p. 72), “toda a galeria de personagens que podem ser associadas às 

principais vozes políticas, sociais, filosóficas e religiosas da cultura russa da primeira 

metade do século XIX está intrinsecamente vinculada ao ideário do artista”. Ainda sobre 

o entusiasmo artístico por representar fatos, Joseph Frank (2018, p. 714) nos diz que: 

 

Dostoiévski sempre encontrou sua inspiração nos acontecimentos mais 

imediatos e sensacionais do dia — acontecimentos muitas vezes banais 

e até mesmo sórdidos — para depois elevar esse material, em suas 

melhores obras, ao nível do genuinamente trágico. Essa união do 

contemporâneo e do trágico era o verdadeiro segredo de sua genialidade 

[...]. 

 

Como o próprio assassinato do jovem Ivanov sugere, a época da escrita deste 

romance, bem como de toda a produção pós-siberiana de Dostoiévski, está historicamente 

 
4 Serguei Nietcháiev foi um conhecido revolucionário russo no século XIX, descrito por Joseph Frank 

(2018, p. 17) como um “agitador totalmente sem escrúpulos, com uma vontade de ferro, redigiu o 

Catecismo de um revolucionário, cuja adesão utilitarista ao uso de quaisquer meios para obter fins sociais 

supostamente benéficos faz Maquiavel parecer um coroinha”. 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

situada em um cenário de grande tensão. Segundo Erich Auerbach (1971, p. 457), há uma 

ausência de reconciliação com a tumultuada realidade do século XIX na Rússia, 

caracterizada pela “infiltração de formas de vida e espirituais europeias modernas”. É 

nesse ambiente que surgirá o problema do niilismo russo, cuja principal característica, 

conforme Franco Volpi (1999), foi o embate entre as ideias da geração ligada à ortodoxia 

russa da década de 1940 (eslavófilos) com as ideias oriundas do Ocidente moderno, que 

passaram a influenciar a “nova geração” russa da década de 1860 (ocidentalistas). De 

acordo com os estudos históricos da filosofia na Rússia, de Frederick Copleston (1986, p. 

102), o termo niilista: 

 

[...] referiu-se àqueles que alegaram não aceitar nada com base na 

autoridade ou fé, nem crenças religiosas, ideias morais, nem teorias 

sociais e políticas, a menos que pudessem ser comprovadas pela razão 

ou verificadas em termos de utilidade social. Em outras palavras, o 

niilismo era uma atitude negativa em relação à tradição, à autoridade, 

seja eclesiástica ou política, e aos costumes herdados, juntamente com 

a crença no poder e na utilidade do conhecimento científico5. 

  

Na primeira viagem que fez ao velho continente, que culminou na obra Notas de 

inverno sobre impressões de verão (2011), de 1863, Dostoiévski buscou explorar essa 

nova ordem moral-social que advinha, para entender tanto as relações de influência 

exercidas na cultura russa quanto o destino da sociedade, que acolhe tais ideologias. Ao 

final dessa excursão, ele conclui que tudo não passava de uma utopia, que conduziu a 

Europa a um embrutecimento moral. Nesse contexto, prevaleceu “o princípio da 

acentuada autodefesa, da autorrealização, da autodeterminação em seu próprio Eu” 

(Dostoiévski, 2011, p. 133), o que levou essa cultura a perder os laços espirituais sagrados 

sobre os quais havia sido alicerçada. 

Por essa razão, Dostoiévski “passa a ancorar sua obra em um movimento de defesa 

do solo russo enquanto único espaço ainda capaz de articular uma oposição à destituição 

do sagrado promovida pela modernidade” (Fernandes, 2017, p. 12), posicionando-a como 

uma antítese às influências europeias. Entre essas influências está a “razão utilitarista” 

 
5 Tradução nossa. No original: “[...] referred to those who claimed to accept nothing on authority or faith, 

neither religious beliefs nor moral ideas nor social and political theories, unless they could be proved by 

reason or verified in terms of social utility. In other words, Nihilism was a negative attitude to tradition, to 

authority, whether ecclesiastical or political, and to uncriticized custom, coupled with a belief in the power 

and utility of scientific knowledge.” 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

pregada pelo então jovem escritor e filósofo Nicolai Tchernichévski (1828 - 1889), cuja 

filosofia racional materialista sustentava que o homem é servo das leis da natureza. A 

partir dessa conclusão: 

 

Tchernichévski tentou erradicar o problema da liberdade, uma vez que 

não hesitou em apregoar que o livre-arbítrio não existe, nem pode existir 

como dado objetivo. A noção de vontade ou “querer”, escreve ele, “é 

apenas a impressão subjetiva, que acompanha em nossas mentes o 

surgimento de pensamentos, ações ou fatos externos precedentes”. Em 

relação à ética e à moral, Tchernichévski adotou uma forma de 

utilitarismo de Bentham que rejeita todo recurso aos valores morais 

tradicionais (cristãos). O bem e o mal são definidos em termos de 

“utilidade”, e o homem busca principalmente o que lhe dá prazer e 

satisfaz seu interesse egoísta [...] (Frank, 2018, p. 350). 

 

Essas ideias foram rapidamente difundidas na Rússia, fundamentando os 

parâmetros da nova moral da ideologia radical, que se fortalecia. Isso causou grande 

apreensão em Dostoiévski, pois tal credo conflitava com duas de suas verdades que ele 

havia adquirido durante a sua experiência nos trabalhos forçados na Sibéria: 

 

que a psique humana jamais, sob quaisquer condições, abdicaria de seu 

desejo de afirmar sua liberdade; a outra era que a moral cristã do amor 

e da abnegação era uma necessidade suprema, tanto para o indivíduo 

como para a sociedade (Frank, 2018, p. 350).  

 

Com a destruição desses valores pelas ideias niilistas e pelas utopias ocidentais, 

Dostoiévski prevê um futuro apocalíptico que ele tenta personificar nas suas personagens 

trágicas, como protesto e defesa da liberdade e da autonomia moral do homem. E com 

Nikolai Vsievolódovitch Stavróguin não é diferente. Esse personagem foi criado para 

demonstrar potencialmente os riscos das ideias niilistas, dramatizando “as possíveis 

consequências de pôr em prática a lógica de um egoísmo não contido por inibições 

morais” (Frank, 2018, p. 397).  

O niilismo que observamos no romance Os demônios torna-se objeto de sátira e 

questionamento dos pilares morais das ideias modernas, em que a razão e as promessas 

de emancipação, felicidade e transformação social provocam uma mudança radical nas 

dinâmicas morais e psicológicas dos habitantes das grandes metrópoles da Europa, em 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

particular São Petersburgo, na Rússia capitalista – denominada por Marshall Berman 

(1986) de “modernismo do subdesenvolvimento”.  

E como poderemos ver a seguir, o personagem Stavróguin é uma das criações 

literárias de Dostoiévski que melhor representa esse ser moderno, o qual, educado nas 

novas ideias, não consegue encontrar bases sólidas de sentido para formar a sua 

personalidade, dissolvida por dentro pelo mal, que, como um parasita, irá ganhar 

realidade negativa na sua natureza humana, provocando, assim, uma cisão interna que 

culminará no seu suicídio. 

 

3 O mal parasitário: da cisão da personalidade ao suicídio 

 

O romance Os demônios (2018), publicado em 1872, é narrado por um observador 

que mantém certa distância da vida provinciana da cidade onde a história se desenrola, 

atuando como uma espécie de cronista a descrever os acontecimentos com um tom irônico 

e crítico. Esse narrador inicia a sua chamada “crônica” detalhando algumas informações 

biográficas de Stiepan Trofímovitch, aparentando ser o seu amigo confidencial, mas avisa 

que “a própria história que pretendo descrever ainda está por vir” (Dostoiévski, 2018, p. 

15). Por isso, percebemos uma diferença clara entre o capítulo inicial, sem grandes ações, 

narração lenta e carregada, em comparação com os capítulos subsequentes, realçados pela 

tensão dramática, conspiração e violência, como se essas primeiras páginas 

transmitissem: 

 

uma impressão de calma tranquilidade e de rotina tranquilizadora aos 

modelos de vida que logo serão perturbados pela incursão dos 

“demônios”, que aos poucos se infiltram na cidade provinciana [...] e 

sacudi-la-ão até as raízes (Frank, 2003, p. 621). 

 

No primeiro capítulo, em que é estabelecido o contexto histórico onde a ação se 

desenrolará, nos é apresentado Stiepan Trofímovitch, de caráter liberal e idealista, como 

sendo o símbolo da primeira geração da intelligentsia russa, dos “homens supérfluos”6, 

 
6 Termo popularizado pelo escritor russo Ivan Turguêniev (1818 – 1883), na obra Diário de um homem 

supérfluo, de 1850, para retratar os intelectuais que viviam sob o regime do czar Nicolau I e que eram 

portadores e propagandistas de ideias, porém incapazes de ação, característica que os condenava ao 

isolamento social melancólico. 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

em quem não havia “determinação para lutar por uma mudança radical” (Berman, 1986, 

p. 199), exemplificado no trecho a seguir:  

 

Em certa época andaram dizendo a nosso respeito na cidade que o nosso 

círculo era um antro de livre-pensamento, depravação e ateísmo; aliás, 

esse boato sempre persistiu. Mas, enquanto isso, o que havia era uma 

divertida tagarelice liberal, a mais ingênua, singela e perfeitamente 

russa. O “liberalismo superior” e o “liberal superior”, ou seja, o liberal 

sem nenhum objetivo, só são possíveis na Rússia. Stiepan 

Trofímovitch, como qualquer homem espirituoso, precisava de um 

ouvinte e, além disso, precisava ter a consciência de que cumpria o 

dever supremo da propaganda de ideias. E por fim precisava beber 

champanhe com alguém e ao pé do copo de vinho trocar uma espécie 

de pensamentos divertidos sobre a Rússia e o “espírito russo”, sobre 

Deus em geral e o “Deus russo” em particular; repetir pela centésima 

vez a todos as escandalosas anedotas russas conhecidas e consolidadas 

em todos (Dostoiévski, 2018, p. 44). 

 

Apesar da sua característica aparentemente inofensiva, será o intelectual Stiepan, 

representante da “geração liberal”, o portador que irá transmitir as energias do mal que se 

espalharão pela cidade. A sua atuação pedagoga produzirá indivíduos de ação 

radicalmente subversiva, como o seu filho natural, Piotr Vierkhoviénski, o adotivo, 

Stavróguin, e os outros “demônios” do grupo revolucionário. 

Portanto, é reservado justamente a Stiepan o papel de educar moral e 

intelectualmente Nikolai Vsievolódovitch Stavróguin, a convite de sua mãe, Varvara 

Pietrovna Stavróguina. Desde os seus oito anos de idade, Stavróguin passa a receber uma 

educação sofisticada, que lhe proporciona o conhecimento sobre as ideias modernas e 

uma visão crítica aguçada a respeito da sua época tumultuada. Stiepan transmitiu toda a 

sua característica supérflua e instável moralmente para Stavróguin, o que provocou, no 

aprendiz, um vazio que irá permanecer até o seu fim. 

 

O pedagogo perturbou um pouco os nervos do seu pupilo. Quando ele, 

aos dezesseis anos, foi levado ao liceu, andava mirrado e pálido, 

estranhamente calado e pensativo. [...] Stiepan Trofímovitch soube 

tocar o coração do seu amigo até atingir as cordas mais profundas e 

suscitar nele a primeira sensação, ainda indefinida, daquela melancolia 

eterna e sagrada que uma alma escolhida, uma vez tendo-a 

experimentado e conhecido, nunca mais trocaria por uma satisfação 

barata (Dostoiévski, 2018, pp. 49-50). 

 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

Percebemos que a própria educação fornecida por Stiepan é incompleta, não 

proporciona ao seu pupilo bases sólidas, o que condena a sua personalidade a vagar sem 

direção, dissolvendo-se “numa indiferença absoluta a tudo e numa precipitação 

impetuosa. [Stavróguin] Possui uma força extraordinária, mas sua existência perece por 

não saber onde aplicar sua força” (Sakamoto, 2007, p. 123). 

Como demarca Luigi Pareyson (2012, p. 67), o mal age nos indivíduos 

dissolvendo e desagregando a personalidade, de modo que, “por mais vigorosa e robusta 

que seja, a sua força vai sendo empregada em aspirações imoderadas e titânicas ou em 

ações inadequadas e dispersas”. 

E é neste ponto que surge o tema do uso da liberdade e das primeiras 

manifestações do mal, discutido anteriormente. Após concluir a sua primeira fase de 

estudos com Stiepan Trofímovitch, Stavróguin, aos dezesseis anos, foi enviado ao liceu 

para complementar a sua formação. Depois, a pedido da mãe, ingressou no serviço militar. 

No entanto, após um tempo sem notícias, começaram a circular rumores de que o jovem 

havia se entregado a uma “libertinagem desenfreada”, revelando os seus instintos 

arbitrários e cruéis: 

 

[...] sobre pessoas esmagadas por cavalos trotões, sobre uma atitude 

selvagem com uma dama da boa sociedade, com quem mantinha 

relações e depois ofendeu publicamente. Nesse caso havia algo 

francamente sórdido, até demais. Acrescentavam, além disso, que ele 

era um duelista obcecado, que implicava e ofendia pelo prazer de 

ofender (Dostoiévski, 2018, p. 50). 

 

É durante esse período que acontece o abuso sexual da menina Matriócha, caso 

que só ficamos sabendo na sua confissão ao padre Tíkhon7. Uma violência que culmina 

no suicídio da jovem e se transforma em uma sombra que acompanhará Stavróguin 

durante toda a sua trajetória no romance, como um alter ego cruel e demoníaco do qual 

jamais conseguirá fugir. 

Além disso, após voltar para casa, Stavróguin passa por diversos escândalos, em 

que se destacam o beijo em uma mulher casada na frente do seu marido (Lipútin) e a 

 
7 Capítulo “Com Tílkhon”, que Dostoiévski desejava que fosse o capítulo IX da segunda parte de Os 

demônios, mas foi censurado na época de sua publicação. O texto aparece no apêndice da edição brasileira 

da Editora 34, traduzida por Paulo Bezerra. 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

mordida na orelha de Ivan Óssipovith, o governador da cidade, ato desvairado que o levou 

a ser, temporariamente, preso.  

Nessas ações violentas, vemos Stavróguin fazer uso de sua liberdade para se 

afirmar acima da lei moral, como se sentisse prazer pela violação. Para Pareyson (2012, 

p. 59): 

 
nasce aqui a perversão propriamente dita, pela qual se faz mal não só 

pela deliberada vontade de infringir a lei, mas também pelo prazer desta 

consciente e voluntária transgressão: fazer mal pelo mal, “ofender pelo 

gosto de ofender”, “ser feliz por cometer crimes”. 

 

Transcorridos esses acontecimentos, o narrador nos conta que Stavróguin “viajou 

três anos e pouco, de sorte que quase havia sido esquecido na nossa cidade [...] percorrera 

toda a Europa [...]. Diziam, ainda, que, durante o inverno, ele assistira aula em alguma 

universidade alemã” (Dostoiévski, 2018, p. 61). Essa viagem ao Ocidente não é algo 

meramente ao acaso no romance, pois segundo Lesley Chamberlain (2022, p. 82), 

“quando as personagens de Dostoiévski adquiriram – na América ou alhures no exterior, 

ou através de leituras estrangeiras – as ideias da razão, viram-se instantaneamente sem 

orientação moral”.  

Quando volta à sua cidade natal, Stavróguin transmite a imagem de uma pessoa 

totalmente enigmática, cuja presença inspira admiração e medo. Na Rússia, o personagem 

se sente a todo instante como um estrangeiro e sem vínculos de pertencimento. Quando 

recebe a visita de Stavróguin, Chátov lhe diz: “Você perdeu a capacidade de distinguir o 

mal do bem porque deixou de reconhecer o seu povo” (Dostoiévski, 2018, p. 255). Nesse 

encontro, fica claro que a indiferença, o individualismo extremo e a falta de objetivos 

claros de vida por parte do personagem estão relacionados ao seu divórcio com a sua terra 

natal.  

Apesar de sua vida sem propósito, Stavróguin entra para o grupo revolucionário 

de Piotr Vierkhoviénski, mas se mostra incapaz de exercer qualquer papel ativo. É 

importante notar que todos os membros do grupo revolucionário parecem ter sofrido 

algum tipo de influência de Stavróguin, de modo que “todos eles são, em certa medida, 

um fruto indiscutível do espírito de Stavróguin, de suas emanações” (Tchirkóv, 2022, p. 

188). Em contrapartida, ele parece sentir-se desconectado com eles ao perceber quão 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

distante está das convicções que teve anteriormente, principalmente ao ouvir as suas 

próprias opiniões defendidas com unhas e dentes por seus camaradas. 

Essa influência exercida por Stavróguin traz consequências devastadoras sobre as 

consciências e os discursos absorvidos por cada um deles, seja no cometimento do 

assassinato de Vierkhoviénski, na morte de Chátov ou no suicídio filosófico de Kiríllov. 

Sobre esses dois últimos personagens, podemos perceber como eles transparecem ser 

duplos de Stavróguin, mas que não são mais reconhecidos, pois “ele plantou em Chátov 

a humanidade de Deus e sugeriu a Kiríllov a divindade do homem, mas ele mesmo é 

incapaz de realizar uma síntese do humano e do divino pela fé no Deus-homem” 

(Sakamoto, 2007, pp. 123-124). Uma passagem que confirma a divisão da personalidade 

de Stavróguin ocorre quando ele é confrontado por Chátov ao demonstrar o seu 

comportamento dúbio em concentrar, ao mesmo tempo, polos moralmente contrários: 

 

- [Chátov] Na América, passei três meses deitado na palha, ao lado de 

um... infeliz, e soube por ele que enquanto você implantava Deus e a 

pátria em meu coração, exatamente ao mesmo tempo, talvez até 

naqueles mesmos dias, você envenenou o coração daquele infeliz, do 

maníaco do Kiríllov... você implantou nele a mentira e a calúnia e levou 

a razão dele ao delírio... Vá lá agora e olhe para ele, é sua criação. [...] 

- [Chátov] [...] Você é ateu? Hoje é ateu? 

- [Stavróguin] Sim. 

- [Chátov] E naquela época? 

- [Stavróguin] Exatamente como hoje 

- [Chátov] [...] Mas não foi você mesmo que me disse que, se lhe 

provassem matematicamente que a verdade estava fora de Cristo, você 

aceitaria melhor ficar com Cristo do que com a verdade? Você disse 

isso? Disse? (Dostoiévski, 2018, pp. 248-249). 

 

Outros fatos que evidenciam essa dubiedade, destacados por Joseph Frank (2003) 

e Tchirkhóv (2022), referem-se à aparente tentativa de Stavróguin de rejeitar e 

transcender o seu passado perverso: ao buscar o perdão humilhando-se em público ao 

reconhecer a sua aliança matrimonial com Mária Lebiádkina; ao não reagir a uma 

bofetada provocativa de Chátov; ou mesmo ao confessar ao padre Tíkhon ter abusado de 

Matriócha. No entanto, as suas tentativas de autocontrole para dominar o seu egoísmo 

não têm resultado prático, pois 

 

[t]odas as fontes de sentimento humano secaram em Stavróguin; seu 

demonismo é o de um racionalismo total, que, numa vez tendo 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

esvaziado a vida de todo o significado e valor, não pode mais ter 

nenhuma reação direta, instintiva, a suas solicitações mais primitivas 

(Frank, 2003, p. 625). 

 

Desse modo, a forte personalidade de Stavróguin parece estar dividida entre o 

desejo de redenção e o seu caráter demoníaco, forjado desde a sua tenra idade. Por isso, 

Pareyson (2012) irá nos dizer que o primeiro efeito do mal no homem é a cisão interior, 

quando a personalidade é dividida em duas. Se, de um lado, está a parte agradável, boa e 

honesta, na qual o próprio eu se reconhece ou gostaria de se reconhecer; do outro, há o 

alter ego, que não é aceito por ter aspectos ruins e depravados do próprio eu.  

Diante dessa situação de conflito interno, que evidencia sua condição de perdido 

e sem salvação, Pareyson (2012, p. 180) descreve Stavróguin como um personagem 

“tíbio, isto é, amoral, tendo de tal modo anulado sua liberdade que não está mais em 

condições de distinguir entre bem e mal”. Portanto, observa-se que o protagonista dá 

sinais claros de cisão interna, com uma personalidade dissociada e dividida pelo mal, de 

tal modo que já opera nele o seu segundo efeito, em que 

 

[o] sósia toma a dianteira e, nitidamente, prevalece o aspecto negativo, 

personificado numa presença bem mais premente e ameaçadora que a 

do simples sósia, porque assume a figura do demônio; assisti-se, desse 

modo, à força do mal que, em toda sua potência de negação, quer tomar 

posse da sua personalidade e levá-la a dissolução (Pareyson, 2012, p. 

70). 

 

A epígrafe do evangelho de Lucas 8, 32-36 presente no romance, relatando a 

expulsão de demônios de um homem por Jesus, os quais, ao saírem de seu corpo, entram 

em uma manada de porcos, que se precipita no despenhadeiro, já nos dá indícios dessa 

natureza do mal que Dostoiévski busca representar. Um mal que “não tem uma existência 

própria, mas uma existência necessariamente parasitária, porque não pode subsistir a não 

ser apoiando-se na realidade existente, isto é, na realidade do homem” (Pareyson, 2012, 

p. 39). 

Em Stavróguin, o parasita maligno não só adentrou a sua existência, mas 

“sediando-se no ser finito, exercia a sua negação, refutando a presença do absoluto no ser 

finito” (Pareyson, 2012, p. 80).  Este mal “nega tudo o que consegue destruir, depois 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

destrói a si mesmo; isto é, reconhece-se como negação, destruição, não ser, numa palavra: 

como mal” (Pareyson, 2012, p. 83).  

Na parte final do romance, em uma carta para Dária Pávlovna, Stavróguin 

manifesta a sua quase necessidade de tirar a própria vida ao dizer que: “Sei que preciso 

me matar, varrer-me da face da terra como um inseto torpe; mas tenho medo do suicídio 

porque temo mostrar magnanimidade” (Dostoiévski, 2018, p. 651). 

Assustada com o anúncio sombrio que acabara de ler, Dária leva a carta até a mãe 

do anti-herói, Varvara Pietrovna. Perplexas, as duas partem em disparada para a casa onde 

ele disse que estaria, na cidade de Uri, na Suíça. O desfecho trágico nos é revelado logo 

em seguida, quando o seu corpo, suspenso pelo enforcamento, é descoberto no sótão:  

 

O cidadão do cantão de Uri estava pendurado ali mesmo atrás da porta. 

Em uma mesinha havia um pequeno pedaço de papel com estas palavras 

escritas a lápis: “Não culpem ninguém, fui eu mesmo”. Ali mesmo na 

mesinha havia um martelo, um pedaço de sabão e um prego grande, 

tudo indica que trazidos de reserva. O forte cordão de seda, pelo visto 

escolhido e comprado de antemão e com o qual Nikolai 

Vsievolódovitch se enforcou, estava abundantemente untado de sabão. 

Tudo significava premeditação e consciência até o último minuto 

(Dostoiévski, 2018, p. 653). 

 

Grandes heróis de Dostoiévski, como Raskólnikov em Crime e castigo (2016), 

percorrem o caminho da liberdade, enfrentam as chamas infernais da polifonia e da 

malignidade, sendo essas brasas do sofrimento que os conduzem ao paraíso da redenção. 

Já em Stavróguin, o mal provoca não apenas uma cisão interna, mas também um 

esvaziamento de todo e qualquer sentido, de tal forma que até a sua busca pelo perdão 

divino parece motivada por puro egoísmo. Sediado no ser finito como germe de negação 

e destruição, o mal, em sua manifestação extrema, arrasta o personagem para o seu 

momento de desaparecimento final, na aniquilação da existência corrompida, com o 

retorno ao seu lugar de origem: o não-ser. 

 

Considerações finais 

 

A análise realizada neste trabalho revela a complexidade e a profundidade do mal 

na obra de Dostoiévski, com especial destaque para Os demônios (2018). Neste estudo, 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

buscamos compreender a trajetória suicida de Stavróguin à luz do conceito de “mal 

parasitário”, desenvolvido por Luigi Pareyson. Percebemos que os efeitos das ideias 

ocidentais modernas, consideradas por Dostoiévski como niilistas, aderidas pelo 

personagem durante a sua formação com Stiepan e aprofundadas em sua vivência no 

continente europeu, infiltraram-se em sua realidade interior como um agente de 

destruição. Esse processo corroeu a sua identidade, cindindo-lhe a personalidade em um 

duplo “eu”, no qual o alter ego em depravação assumiu o controle, conduzindo a sua vida 

a um estado de completa deterioração moral e existencial. 

Ao longo dessa trajetória, Stavróguin ilustra como o mal, em sua forma parasitária, 

não é apenas um conceito externo ou circunstancial, mas uma força que opera no âmago 

do ser humano, corrompendo-lhe a liberdade e desfigurando a sua essência. A liberdade, 

tão exaltada como um ideal, torna-se, em Stavróguin, uma caricatura, reduzida a um vazio 

arbitrário, o qual alimenta as próprias indiferença e incapacidade de encontrar sentido ou 

direção. Como resultado, ele é tragado pelo espírito do não-ser, os “demônios”, que 

simbolizam a fragmentação interna do homem moderno e o conduzem ao suicídio como 

o ato derradeiro que sela sua autodestruição. 

Esse desfecho, como apontado por Pareyson (2012, p. 143), reflete a essência do 

niilismo em Dostoiévski: “o suicídio imprime o selo do nada a uma vida que só teve o 

nada por insígnia”. Em Stavróguin, Dostoiévski não apenas dramatiza a influência das 

ideias niilistas sobre o indivíduo, mas também alerta para os perigos que essas ideias 

representam para a sociedade como um todo. A sua figura trágica é, ao mesmo tempo, 

um espelho das tensões do século XIX e uma profecia inquietante acerca dos dilemas 

morais e espirituais que continuam a nos assombrar na contemporaneidade. 

Assim, este estudo reafirma a relevância de Os demônios como uma obra a 

transcender o seu tempo, aportando reflexões profundas sobre o mal, a liberdade e os 

dilemas existenciais do ser humano. A trajetória suicida de Stavróguin, ao mesmo tempo 

singular e paradigmática, permanece como um poderoso testemunho do gênio de 

Dostoiévski e de sua capacidade de explorar as camadas mais sombrias e complexas da 

alma humana. 

 

 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

REFERÊNCIAS 

AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura ocidental. 

Tradução de George Bernard Sperber. São Paulo: Editora Perspectiva, 1971. 

BAKHTIN, Mikhail M. Problemas da poética de Dostoiévski. Tradução direta do russo, 

notas e prefácio de Paulo Bezerra. 5 ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2018. 

BERDIAEV, Nikolai. O espírito de Dostoiévski. Tradução de Otto Schneider. Rio de 

Janeiro: Eleia Editora, 2021. 

BERMAN, Marshall. Tudo que é sólido desmancha do ar: a aventura da Modernidade. 

Tradução de Carlos Felipe Moisés e Ana Maria L. Ioriatti. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1986.  

BEZERRA, Paulo. A casa morta: o laboratório do gênio (texto de apresentação). In: 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. Escritos da casa morta; tradução, apresentação e notas de Paulo 

Bezerra; posfácio de Konstantin Motchulki. São Paulo: Editora 34, 2020. 

CAMUS, Albert. Conferências e discursos: 1937 – 1958. Tradução Clóvis Marques. Rio 

de Janeiro: Record, 2023. 

CHAMBERLAIN, Lesley. Mãe Rússia: uma história filosófica da Rússia. Tradução de 

Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Record, 2022. 

CHAVES, Thaís Figueiredo. Tanatografia n’Os demônios de Dostoiévski: arena 

discursiva e suicídio literário de Stavróguin. 2015. 112 f. Dissertação (Mestrado em 

Literatura) — Universidade de Brasília, Brasília, 2015. 

COPLESTON, Frederick C. Philosophy in Russia: From Herzen to Lenin and Berdyaev. 

Notre Dame, Indiana: Search Press, 1986. 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. Crime e castigo. Tradução, apresentação, notas e posfácio de 

Paulo Bezerra. São Paulo: Editora 34, 2016. 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. Memórias do subsolo. Tradução, prefácio e notas de Boris 

Schnaiderman. São Paulo: Editora 34, 2009. 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. O crocodilo e Notas de inverno sobre impressões de verão. 

Tradução de Boris Schnaiderman. São Paulo: Editora 34, 2011. 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. Os demônios. Tradução, posfácio e notas de Paulo Bezerra. São 

Paulo: Editora 34, 2018. 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. Os irmãos Karamázov. Tradução, posfácio e notas de Paulo 

Bezerra. São Paulo: Editora 34, 2012. 

FERNANDES, Arlene Aparecida. O solo sagrado: crítica da modernidade em 

Dostoiévski. 2017. 105 f. Dissertação (Mestrado em Ciência da Religião). Universidade 

Federal de Juiz de Fora (UFJF), Juiz de Fora, 2017. 

FRANK, Joseph. Dostoiévski: um escritor em seu tempo. Tradução de Pedro Maia Soares 

São Paulo: Companhia das Letras, 2018. 

FRANK, Joseph. Dostoiévski: os anos de provação, 1865-1871. Tradução de Geraldo 

Gerson de Souza. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2003. 



                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

LÚKACS, George. Ensaios sobre literatura. Tradução, coordenação e prefácio de 

Leandro Konder. Rio de Janeiro։ Civilização Brasileira S.A., 1965. 

PAREYSON, Luigi. Dostoiévski: filosofia, romance e experiência religiosa. Tradução de 

Maria Helena Nery Garcez e Sylvia Mendes Carneiro. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 2012. 

PEDROSO, Ednilson Rodrigo. O solipsismo memorial de Anton Lavriéntievich G-v em 

Os demônios, de Dostoiévski. RUS (São Paulo), São Paulo, Brasil, v. 12, n. 20, pp. 66–

88, 23 dez. 2021. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2317-4765.rus.2021.189457. 

Acesso em: 06 fev. 2025. 

PONDÉ, Luiz Felipe. Crítica e profecia: a filosofia da religião em Dostoiévski. São 

Paulo: Leya, 2013. 

SAKAMOTO, Jacqueline Izumi. Religião e niilismo: paidéia crítica em Os demônios de 

Dostoiévski. 2007. 144 f. Dissertação (Programa de Estudos Pós-Graduados em Ciência 

da Religião) - Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2007. 

TCHIRKOV, Nikolai. O estilo de Dostoiévski: problemas, ideias, imagens. Tradução, 

posfácio e notas de Paulo Bezerra. São Paulo: Editora 34, 2022. 

VOLPI, Franco. O niilismo. Tradução de Aldo Vannucchi. 2 ed. São Paulo: Loyola, 2012. 

 

 

Recebido em 17/02/2025 

Aprovado em 13/10/2025 

 

Declaração da contribuição de autores 

Declaramos que os autores Anderson Souza Cantanhede e Douglas de Sousa dividiram 

as tarefas que integram as condições para a elaboração do referido artigo: o autor 

Anderson Souza Cantanhede foi responsável pela concepção do projeto e pelo 

desenvolvimento da discussão teórica. O autor Douglas de Sousa foi responsável pela 

revisão crítica relevante do conteúdo intelectual, bem como pela supervisão da discussão 

teórica. Ambos foram responsáveis pela redação do artigo, pela aprovação final da versão 

a ser publicada e assumem a responsabilidade por todos os aspectos do trabalho, 

garantindo a exatidão e integridade de qualquer parte da obra 

 

Declaração de disponibilidade do conteúdo 

Os conteúdos subjacentes ao texto da pesquisa estão contidos no manuscrito. 

 

Pareceres 

Tendo em vista o compromisso assumido por Bakhtiniana. Revista de Estudos do 

Discurso com a Ciência Aberta, a revista publica somente os pareceres autorizados por 

todas as partes envolvidas. 

https://doi.org/10.11606/issn.2317-4765.rus.2021.189457


                                                                                  Bakhtiniana, São Paulo, 20 (4): e70272p, out./dez. 2025 

                               Todo conteúdo de Bakhtiniana. Revista de Estudos do Discurso está sob Licença Creative Commons CC - By 4.0 

 

 

 

Parecer I 

O trabalho é desenvolvido com clareza e é coerente com o objetivo proposto, relaciona 

bem as referências e demostra conhecimento do contexto russo, contribuindo para os 

diálogos em torno de questões inerentes à obra aqui analisada. Em coerência com a 

complexidade que é apresentada ao longo do trabalho, consideraria elaborar um pouco 

mais a seguinte síntese, principalmente por estar no início: 

“analisando como o mal, infiltrado no ser por meio de ideias niilistas, corrompe a sua 

liberdade e o conduz ao suicídio.” 

Talvez pontuar já aqui a desagregação da personalidade de que falará mais adiante. 

Sugiro dialogar com Pareyson (das referências na p. 67 ) no que diz respeito a Stavróguin: 

e essa personalidade que “degenera na dissipação”; ou  isso que “destina à inércia”. 

Essa “fortíssima personalidade de Stavróguin... dissocia-se e dissolve-se”, como lemos 

em Pareyson, “até o ponto de o suicídio final não ser mais que o último ato de um processo 

[...]de desmantelamento e destruição”. 

(nos parágrafos finais essa síntese retorna já com desdobramentos, mas, como disse, pode 

ser interessante problematizá-lo logo na primeira vez em que surge). 

E quando se refere a Stavróguin no tocante a não haver distinção entre bem e mal, pode 

ser interessante evidenciar mais o que Pareyson diz da indiferença e tibieza, 

(ver p.179) “Stavróguin é tíbio, isto é, amoral, tendo de tal modo anulado sua liberdade...” 

No mais, algumas indicações de ajustes na digitação/pontuação: 

“para retratar os intelectuais, que viviam sobre o regime do tsar Nicolal I, que eram 

portadores...” 

“para retratar os intelectuais que viviam sobre o regime do tsar Nicolau I  e que eram 

portadores” 

Nicolau aparece duas vezes Nicolal, verificar 

Verificar: Ivan Óssipovith. 

APROVADO COM SUGESTÕES [Revisado] 

Susana Carneiro Fuentes – Universidade Estadual do Rio de Janeiro – UERJ, Instituto 

de Letras, Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, Brasil; https://orcid.org/0000-0001-5529-6900;  

fuentes.susana@gmail.com  

Parecer emitido em 04 de março de 2025. 

 

 

Editores responsáveis 

Adriana Pucci Penteado Faria e Silva 

Beth Brait 

Maria Helena Cruz Pistori 

Paulo Rogério Stella 

Regina Godinho de Alcântara 

 

https://orcid.org/0000-0001-5529-6900
mailto:fuentes.susana@gmail.com

