
OPEN ACCESS

Revista de Filosofia
Centro de Estudos de Pragmatismo

São Paulo, v. 26, n. 1, p. 1-8, jan.-dez. 2025 
e-ISSN: 2316-5278

C O G N I T I O

https://doi.org/10.23925/2316-5278.2025v26i1:e74612

Resumo: Frequentemente considerado uma fi losofi a do éthos, o pensamento de Fichte, em 
verdade, é um esforço de conciliação entre as razões teórica e prática cindidas no idealismo 
de Kant. Este trabalho procurará expor o arcabouço teórico implícito nos princípios da 
Wissenschaftslehre (Doutrina da ciência), de 1794, evidenciando como deles derivam, 
de um lado, a negação do caráter genético do Cogito e, de outro, a precedência do agir 
com respeito a todo saber. Por serem interessantes como oriundas de idealismos distintos, 
a saber, o de teor subjetivo de Fichte e o de natureza objetiva de Peirce, propõem-se 
questões que partilham objetos teóricos, não obstante sob diferentes pressupostos em que 
se confrontam as ontologias nominalista e realista fi chtiana e peirciana respectivamente. 
A partir delas e de outras que eventualmente nasçam da própria proposição de confronto 
entre os autores, sugere-se o prosseguimento da investigação como objeto de futuro ensaio. 

Palavras-chave: Fichte. Idealismo objetivo. Peirce.

Abstract: Often considered a philosophy of the ethos, the thought of Fichte is, in fact, a 
conciliation eff ort between the theoretical and practical reasons split in the idealism of 
Kant. This paper deals with the implicit theoretical framework present in the principles 
of Wissenschaftslehre (Doctrine of the Science), from 1794, showing how they give rise, 
on one hand, to the denial of the genetic character of the Cogito, and, on the other, to the 
anticipation of acting with regard to knowledge. Given their interesting origins stemming 
from distinct idealisms—namely, Fichte’s subjective idealism and Peirce’s objective 
idealism—these questions share theoretical objects, albeit under diff erent assumptions, 
confronting the nominalist and realist ontologies of Fichte and Peirce, respectively. Based 
on these questions and others that may arise from the very proposition of this confrontation 
between the authors, further investigation is suggested as the subject of a future essay.

Keywords: Fichte. Objective idealism. Peirce.

1 Fundamentos do idealismo subjetivo 
de Fichte 

Em 1794, Fichte apresenta uma forma acabada de sua Wissenschaftslehre
(Doutrina da Ciência), obra em que propõe complementar os fundamentos 
da fi losofi a kantiana, com a qual se pôs completamente de acordo, não 
obstante declarasse justamente a ela faltar de modo claro o que se atribuiu 
ser sua tarefa e contribuição para a consecução fi nal do idealismo. O objeto 
do presente artigo2 confi na-se ao período em que o autor permaneceu na 

1 O autor agradece à revista Hypnos a licença para reprodução do artigo Finitude e Existência em 
Fichte, ora revisado e ampliado nessa edição. 

2 A obra de referência é Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre contida no volume I da edição 
de Sämmtliche Werke, 8vols., ed. I.H. Fichte, Berlin:Veit, 1845-6, aqui mencionada como SW. Para a 

 Ivo Assad Ibri*

ibri@uol.com.br

Recebido em: 28/06/2025. 

Aprovado em: 03/11/2025. 

Publicado em: 29/12/2025.

Artigo está licenciado sob forma de uma licença 
Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.

* Pontifícia Universidade Católica 
de São Paulo.

 O idealismo subjetivo de Fichte revisitado: um possível 
inventário de questões oriundas do idealismo de Peirce1

Fichte’s subjective idealism revisited: a possible inventory of questions 
arising from Peirce’s idealism



2/8 O idealismo subjetivo de Fichte revisitado:  
um possível inventário de questões oriundas do idealismo de Peirce

Cognitio, São Paulo, v. 26, n. 1, p. 1-8, jan.-dez. 2025 | e74612

Universidade de Iena, entre os anos de 1794 e 1799, enquanto se sabe que Fichte procurou posteriormente 
versões mais claras de sua obra, almejando sanar desentendimentos e pontos tidos como obscuros por 
seus críticos. 

Em verdade, mais que uma simples revisão de fundamentos, a Doutrina da Ciência de Fichte 
pretendeu eliminar uma cisão que se apresentava no transcendentalismo de Kant: a autonomia relativa 
das razões teórica e prática. Para tanto, Fichte irá propor um princípio de ação balizador e antecedente 
de toda especulação teórica, fazendo com que a gênese de todo saber decorra do agir de um sujeito 
potencialmente cognoscente que tem por fundamento último sua absolutez, ou seja, sua infinita liberdade. 

Assim é que todo o esforço filosófico de Fichte irá se concentrar em evidenciar a existência de 
uma razão prática que se constituirá, em verdade, em condição de possibilidade para a razão teórica, 
defendendo que o espírito humano é detentor de uma faculdade básica de caráter prático: “A razão não 
pode ser teórica se ela não for antes prática; nenhuma inteligência no ser humano é possível, a menos 
que ela possua também uma faculdade prática”3. Um primeiro adentrar no pensamento de Fichte faz 
parecer que ele apregoa um princípio de natureza empírica, um princípio genético da racionalidade que 
não se encontra dentro dela mesma, mas no campo da experiência e da conduta. Mas como reconciliar 
tal princípio com o transcendentalismo de extração kantiana, em que toda gênese do saber não pode 
prescindir de suas condições de possibilidade a priori? Em outras palavras, esta primeira aparência que 
se possa ter da subsunção genética da filosofia teórica à filosofia prática complexificaria sobremaneira 
sua possível conciliação com o idealismo transcendental, uma vez sugerir, como consequência, uma 
espécie de retorno a um empirismo cego, tão criticado por Kant.

Contudo, é preciso ressalvar, deve-se suspeitar, também, que Fichte não incorreria em uma espécie 
de retrocesso grosseiro sob o ponto de vista metodológico, traindo os princípios do idealismo quando, 
de fato e tão-somente, pretendia dar-lhe um fundamento mais profundo que o mero eu sou kantiano.

Trata-se, por conseguinte, de uma empreitada difícil, em direção à qual a Wissenschaftslehre se 
desenvolverá dialeticamente na formulação de três princípios, cuja exposição tem como tese a egoidade 
— ichheit — absoluta.

Fichte irá designar, então, o primeiro princípio de “pura e simplesmente incondicionado de todo 
saber humano” que deve exprimir um estado de ação — Tathandlung — “que não aparece nem pode 
aparecer entre as determinações empíricas de nossa consciência, mas que, muito pelo contrário, está no 
fundamento de toda consciência e é o único que a torna possível”.4 

Já nesta passagem Fichte parece desfazer a suposição de um retorno ao equívoco empirista, a 
saber, de que o primeiro dos três princípios da Wissenschaftslehere pudesse conter na historicidade da 
experiência os fundamentos da consciência.

É de se esperar, então, uma formulação transcendental para este princípio, de tal modo que ele se 
desenhe incondicionado com respeito a qualquer conteúdo empírico da consciência e que, ao mesmo 
tempo, seja condição de possibilidade para esta mesma consciência. 

É assim que Fichte irá partir da proposição A é A, admitida como absolutamente certa, pois “se 
alguém exigisse uma prova dela, ninguém se aplicaria a tal prova, e sim afirmaria que essa proposição 
é certa, pura e simplesmente, isto é, sem nenhum outro fundamento; e ao fazê-lo, sem dúvida, com o 
assentimento geral, está conferindo a si a faculdade de pôr algo pura e simplesmente”.5 

Nesta passagem Fichte antecipa sua estratégia demonstrativa: a admissão da veracidade evidente 
de um simples princípio como o da identidade, revela uma disposição do espírito de “pôr-se algo pura 

citação em português dos princípios da Doutrina da Ciência, valemo-nos da tradução de Rubens Rodrigues Torres Filho, A Doutrina da Ciência e 
Outros Escritos, São Paulo, Nova Cultural, 1988, mencionando-se a paginação da obra original.

3	 SW, I, p.264.

4	 SW, I, p.91.

5	 SW, I, p.93.



3/8Ivo Assad Ibri

Cognitio, São Paulo, v. 26, n. 1, p. 1-8, jan.-dez. 2025 | e74612

e simplesmente”. A auto-identidade de A, como pura forma, independente de quaisquer conteúdos, tida 
como absolutamente certa, deve ter um fundamento que permite este simples pôr de uma relação que 
pode ser traduzida na forma: se A é, então A é — relação necessária que Fichte nomeia por X, afirmando 
que “X pelo menos está posto no eu e pelo eu - pois é o eu que, na proposição acima, julga, e aliás julga 
segundo X como segundo uma lei; a qual, por conseguinte, tem de ser dada ao eu, e já que é estabelecida 
pura e simplesmente e sem nenhum outro fundamento, dada ao eu pelo próprio eu”.6

Deste modo, então, a identidade é uma lei cujo fundamento deve estar disponível naquele que julga 
e que a põe para si mesmo: este fundamento não é outro senão a própria auto-identidade do eu. Nas 
palavras do autor: “A é, pura e simplesmente, para o eu que julga, e exclusivamente por força de seu 
estar-posto no eu em geral; isto é, é posto que no eu – seja agora em particular o que põe, ou o que 
julga, ou o que quer que ele seja – há algo que é sempre igual a si, sempre um e o mesmo: e este X pura 
e simplesmente posto pode também exprimir-se assim: eu = eu; eu sou eu”.7

Fichte argumenta que há, aqui, um estado de ação (Tathandlung) que é expressão de um estado de 
coisa (Tatsache)8, a saber, a consciência que põe para si a relação necessária X se expressa mediante seu 
fundamento, o fato ou estado-de-coisa eu sou. Mas a auto-identidade do eu que julga é simplesmente 
posta para a consciência como condição de possibilidade de todo julgar. Por conseguinte, Fichte parece 
fundar a condição de possibilidade de todo pensar judicativo em um estado de ação primário que é um 
pôr-se a si para si enquanto consciência de um agir simultaneamente à de ser: “o eu põe a si mesmo 
porque é. Ele se põe por seu mero ser e é por seu mero estar posto”9

Este eu sou, esclareça-se, não decorre de um eu penso, tal qual o cogito cartesiano adotado por 
Kant como o fundamento do continuum da apercepção. Hartmann ressalta este aspecto de um agir que 
antecede o pensar judicativo, fazendo com que o fundamento de toda possibilidade teórica se desenhe 
como prático:

Nem o “eu sou”, nem o  “eu penso” de Descartes; tão somente o “Eu ativo”. A 
apercepção transcendental de Kant, a que Fichte aqui conscientemente se liga, não 
se esgota para ele em ser o princípio supremo da consciência cognoscitiva; constitui, 
também, o princípio supremo da consciência prática.10

Assim se define o sujeito absoluto de Fichte que exibe em seu fundamento incondicionado uma 
faculdade primária para agir: o poder prático é, para o autor, a raiz do eu. Neuhouser,11 sobre este ponto, 
acrescenta:

Fichte irá se esforçar para provar a existência da razão prática mostrando que tal 
faculdade é uma condição necessária para a possibilidade da razão teórica... Embora a 
consideração da razão teórica irá preceder a razão prática na ordem de exposição, esta 
estratégia implica, de fato, uma primazia da razão prática sobre a teórica, no sentido 
em que se evidencia que esta última é fundamentada ou condicionada pela primeira.

A tarefa de fornecer ao idealismo um fundamento único que, segundo Fichte, não é considerado 
por Kant mesmo em sua unidade transcendental da apercepção, consuma-se na proposição do sujeito 
absoluto, cuja liberdade é condição de possibilidade e antecedente necessário para todo saber. Por esta 
razão, o cogito cartesiano não se presta à consecução desta tarefa:

6	 SW, I, pp.93-94.

7	 SW, I, p.94.

8	 Ibidem.

9	 SW, I, p.97.

10	 Hartmann (1983), p. 60.

11	 Neuhouser (1990), p. 47.



4/8 O idealismo subjetivo de Fichte revisitado:  
um possível inventário de questões oriundas do idealismo de Peirce

Cognitio, São Paulo, v. 26, n. 1, p. 1-8, jan.-dez. 2025 | e74612

Nossa proposição, como princípio absoluto de todo saber, foi apontada por Kant 
em sua dedução das categorias, mas ele nunca a estabeleceu determinada como 
princípio. Antes dele Descartes propôs uma semelhante: cogito, ergo sum, que não 
deve, justamente, ser a premissa menor e a conclusão de um silogismo cuja premissa 
maior fosse: quodcumque cogitat, est; e que ele pode muito bem ter considerado 
como fato imediato da consciência. Então ela significaria tanto quanto cogitans 
sum, ergo sum (como nós diríamos, sum, ergo sum). Mas neste caso o acréscimo 
cogitans é totalmente supérfluo; não se pensa necessariamente, se se é, mas é-se 
necessariamente, se se pensa. O pensar não é de modo algum a essência, mas apenas 
uma determinação particular do ser.12

De sua vez, o segundo princípio da Doutrina da Ciência é, segundo Fichte, condicionado segundo 
seu conteúdo. Sua exposição parte da proposição tida como verdadeira: –A não = A que é a fórmula 
do princípio da contradição, que se lê não-A não é igual a A. Ora, pela mesma estratégia de exposição, 
Fichte irá mostrar que a admissão desta verdade lógica implica em que a negação de A, a saber, -A está 
posta na consciência13. Nas palavras de Fichte:

[…] a possibilidade de opor, em si, pressupõe a unidade da consciência; e o andamento 
do agente nessa função é propriamente o seguinte: A (o pura e simplesmente posto) 
= A (aquele sobre o qual se reflete). A este A como objeto de reflexão é oposto, 
por uma ação absoluta, - A, e deste é julgado que ele é também oposto ao A pura e 
simplesmente posto, porque aquele primeiro é igual a este último; igualdade esta que 
se funda na identidade do eu que põe e do eu que reflete. Além disto, é pressuposto 
que o eu que age em ambas as ações e o eu que julga sobre ambas é o mesmo... Por 
conseguinte, também a passagem do pôr ao opor só é possível pela identidade do eu.14

Evidentemente, aqui, Fichte prepara o terreno para a fundação da alteridade pelo eu: o não-eu será 
fruto de uma ação absoluta do eu. É o que confirma a seguinte passagem:

Tão certo quanto aparece entre os fatos da consciência empírica a aceitação 
incondicionada da certeza da proposição – A não = A, ao eu é oposto pura e 
simplesmente um não-eu. Tudo o que acabamos de dizer do opor em geral deriva-
se desse opor originário; e vale, portanto, para ele, originariamente; assim, esse 
opor originário é pura e simplesmente incondicionado segundo a forma, mas 
condicionado segundo a matéria. E assim, estaria encontrado também o segundo 
princípio do saber humano.15

Este, talvez, seja um dos pontos de maior embaraço teórico da Wissenschaftslehre e que valeu a 
Fichte muitas críticas. Como o eu tira de si a condição de possibilidade da alteridade? Ora, por coerência 
lógica dentro do arcabouço teórico fichteano, este eu fundante, não empírico que, de fato, é simplesmente 
o continuum vazio da intuição intelectual, se genético, deve, por uma ação absoluta decorrente de sua 
incondicionalidade e liberdade, adentrar a historicidade e, portanto, a espacio - temporalidade das 
oposições que definirão sua existência. Ressalve-se, também, que o segundo princípio é incondicionado 
segundo a forma, vale dizer, é um princípio sobre a alteridade em geral, não obstante, é certo, deva ser 
condicionado em sua existencialização na qual sujeito e objeto se particularizam espacio-temporalmente. 
Evidentemente, esta oposição necessitará de uma instância que a supere, para que a singularidade de seu 
conteúdo empírico possível seja redutível a conceitos gerais.

12	  SW, I, pp.99-100.

13	 SW, I, p.103.

14	 SW, I, pp.102-103.

15	 SW, I, p.104.



5/8Ivo Assad Ibri

Cognitio, São Paulo, v. 26, n. 1, p. 1-8, jan.-dez. 2025 | e74612

Assim é que se faz necessário um terceiro princípio que busque uma conciliação entre eu e não-eu, 
uma vez que nenhuma absolutez, seja do eu, seja do não-eu, será possível quando esta oposição sair de 
sua mera forma para a concretude de seu conteúdo empírico.16 

Todavia, parece ser no mínimo intrigante o fato do não-eu ter sua gênese na ação do sujeito absoluto 
e, mais que isto, constituir-se na totalidade do mundo como mera e exclusiva oposição. Este último 
ponto caracteriza uma das mais fortes reações de seus contemporâneos, em particular de Schelling:

Fichte não percebeu absolutamente quaisquer distinções no mundo externo. A 
Natureza desaparece para ele no conceito abstrato de não-eu, no conceito de um 
objeto completamente vazio, o qual designa tão-somente um limite, e no qual nada 
pode ser percebido senão que ele é oposto ao sujeito. A Natureza desaparece de 
modo tão completo para ele neste conceito que ele sequer considera necessária uma 
dedução que fosse além deste próprio conceito.17

O eu intui sua absoluta liberdade e se põe como congenitamente prático; é, por isso, geneticamente 
produtor. Por esta razão, dever-se-á abdicar de uma pretensa equivalência de direitos entre sujeito e 
objeto: este será produto daquele. A intuição intelectual que, no ver de Kant, se constituía na fonte de todos 
os equívocos metafísicos, torna-se o fundamento de toda realidade possível18. Obra e fruto desta primária 
ação produtora de um eu, a exterioridade é enquanto também posta como não-eu; antiteticamente, como 
uma resistência àquela liberdade absoluta. Opondo, então, um não-eu ao eu originário, estabelece-se 
uma dualidade que deve ser resolvida ao nível da razão. Esta redução do objeto a uma integral função do 
sujeito traduz-se, como se viu, na formulação do segundo princípio da Doutrina da Ciência: o eu põe o 
não-eu como seu oposto; este ato de pôr, ativo, prático, é que funda a realidade de toda a exterioridade; 
sem o sujeito e seu ato ela nada é. Necessário como síntese de um processo dialético, um terceiro 
princípio irá buscar a solução desta dicotomia com a consumação de um processo que tem gênese e 
fim na interioridade. Somente pela limitação daquela consciência que, de início absoluta, se recorta 
e se limita para conter aquilo que é estranho à sua liberdade, mas que ela mesma se colocou, é que 
tornará possível uma conciliação entre sujeito e objeto. De outro lado, este recorte e limitação não pode 
restringir-se à consciência; o outro posto é outro limitado para que o substrato consciente contenha 
a oposição de duas finitudes19. Assim se conciliam eu e não-eu, limitados num processo de síntese 
que distingue semelhanças e diferenças, mas unidos sob a mesma consciência que, em última análise, 
requer o outro como resistência à ação ilimitada; ela, de início, é apenas uma auto-contemplação de sua 
liberdade absoluta. Hartmann exprime bem este traço fundamental da Doutrina da Ciência.

Se o comportamento prático do Eu consiste simplesmente na atividade pura que, 
sem resistência, iria até o infinito, o Eu prático coincidiria com o Eu absoluto e não 
haveria, então, necessidade de pensar em explicar a autodelimitação. Mas este não 
é o caso. A conduta, a ação, o agir não são uma produção ilimitada, mas, sim, um 
agir sobre qualquer coisa. A sua atividade é aspiração e aspirar é vencer. Ora bem, 
só se pode vencer onde existe uma resistência, só se pode aspirar a algo onde exista 
qualquer coisa que resista à aspiração, quer dizer, um obstáculo; numa palavra, onde 
há um objeto ao qual se pode aspirar nalguma medida. Mas o objeto nasce para o eu 
teórico no seu ato de pôr o não-Eu como determinante e real. A oposição é, portanto, 

16	 SW, I, pp.106-108.

17	 Schelling (1994), p. 107.

18	 Em Torres Fº (1975), p. 67, se lê: “ele encontra a intuição intelectual como a ‘forma absoluta do saber, a forma pura da egoidade’. Dizer, portanto, 
de seu ponto de vista, que: ‘só a liberdade é o primeiro objeto imediato de um saber’ pode ser corretamente traduzido por: ‘o saber só começa 
com a autoconsciência’”.

19	 Fichte é explícito quanto a este conceito de limitação: “O eu não pode por o não-eu, sem limitar a si mesmo. Pois o não-eu é totalmente oposto 
ao eu; o que o não-eu é, o eu não é... As expressões por um não-eu, e: limitar o eu, são totalmente equivalentes.” (SW, I, pp. 251-252).



6/8 O idealismo subjetivo de Fichte revisitado:  
um possível inventário de questões oriundas do idealismo de Peirce

Cognitio, São Paulo, v. 26, n. 1, p. 1-8, jan.-dez. 2025 | e74612

condição da aspiração. O Eu absoluto tem de tornar-se teórico para ser prático; tem 
de criar primeiro o mundo dos objetos em cuja resistência há de tornar-se ativo.20

Em verdade, esta realidade posta pelo sujeito na sua própria interioridade, cumprindo o papel 
necessário de oposição, é o meio por meio do qual a ação moral torna-se possível. É preciso, sob o 
prisma da antítese solucionável, resgatar aquela liberdade congenitamente fundadora, agora não apenas 
como predicável de si mesma, mas predicável de toda uma história cognitiva desta relação dialética 
eu/não-eu. Por esta razão, Fichte não pode admitir a coisa em si perdida no espaço da Natureza; seu 
confinamento à interioridade é, ao mesmo tempo, a condição básica de sua superação. Enquanto em 
Kant restou a substância externa e balizadora, em Fichte tudo foi interiorizado de modo radical, sob o 
jugo do sujeito ativo cuja missão é recuperar uma liberdade que experienciou como auto-contemplação, 
criando um reino para si onde a natureza é mera resistência que tem de ser superada. Pôr o não-eu no 
interior do sujeito absoluto é recortar-se da infinita liberdade, inserindo-se na finitude de uma existência 
que reage também como finita, numa determinação recíproca de absolutos opostos. Primário, contudo, 
o eu absoluto é fundamento onde se realiza o mundo: “A fonte de toda realidade é o eu, pois é ele o 
imediato e o pura e simplesmente posto. Só pelo eu e com o eu está dado o conceito de realidade”.21

Embora seja o espaço onde este mundo adquire sua condição de possibilidade, o eu põe ativamente 
sua própria oposição para determinar-se na finitude e, ao fazê-lo, põe algo estranho à sua absolutez que, 
de gênese, não tem opostos: “Mas o homem, na medida em que o predicado da liberdade pode valer dito 
dele, isto é, na medida em que ele é sujeito absoluto, não representado nem representável, não tem nada 
em comum com os seres naturais e, portanto, também não lhes é oposto”.22

Torres Fº (1975) menciona a declaração de Fichte se intitulando acosmista e afirmando a nulidade 
do mundo empírico: “o mundo dado - quer seja tomado como um sistema de coisas ou como um sistema 
de determinações da consciência - absolutamente não existe em nenhum sentido forte da palavra, e na 
sua base e fundamento não é nada.”23

É evidente que entre eu e não-eu não cabe qualquer forma de continuum que, em si mesmo, é apenas 
o traço fundamental daquela consciência absoluta preenchida por nada além de si mesma: “É assim que 
entre a natureza e a inteligência não pode haver nenhuma espécie de continuidade.”24

Configura-se, assim, para Fichte, o mundo como mero teatro de reações, cuja possibilidade como 
ser real somente se consuma mercê de uma vontade primária de existir do eu, um agir primário, que 
determina e é reciprocamente determinado e, nestas condições, perde sua absolutez ou infinita liberdade. 
O existir é intrinsecamente vinculado à finitude como determinação – este é o ponto que importa a Fichte 
– a Natureza é mera coadjuvante na saga da historicidade; mero obstáculo cuja superação promete, como 
prêmio à virtude do querer, o resgate reflexivo da perdida liberdade originária. Não por outra razão, 
poder-se-ia dizer que, em Fichte, a maior das deformidades morais encontra-se no não-agir – a ela 
equivale a recusa mesma em existir. 

Se não é sem propósito dizer que se faz filosofia dependendo do ser humano que se é, encontram-se 
em Fichte testemunhos de sua inclinação para o agir como caminho para a plenitude de sua realização 
pessoal; numa carta a sua esposa Johanna, datada de 1790, ele afirma: “Há dentro de mim unicamente 
uma paixão, uma necessidade tão-somente, um único sentimento pleno de mim mesmo: o de agir fora 
de mim. Quanto mais ajo, mais feliz me percebo”25

20	 Op. cit., p. 78.

21	 Fichte (1988), p. 69.

22	 Ibidem, p. 59.

23	 Fichte, apud Torres Fº (1975), p. 76.

24	 Torres Fº (1975), p. 80.

25  Schulz (1930).



7/8Ivo Assad Ibri

Cognitio, São Paulo, v. 26, n. 1, p. 1-8, jan.-dez. 2025 | e74612

2	 Questões possíveis oriundas do confronto entre pressupostos do 
idealismo subjetivo de Fichte e o idealismo objetivo de Peirce

Desenha-se na exposição do pensamento de Fichte um conjunto de questões cujos objetos teóricos são 
potencialmente partilháveis com um autor como Peirce (1839-1914) ensejando verificar-se como, à 
luz de pressupostos distintos, caracterizados pelo nominalismo fichtiano e o realismo peirciano, elas 
seriam diferentemente solucionadas. Entre muitas que poderiam ser formuladas, encontram-se as que, 
em verdade, têm raízes anteriores à própria filosofia de Peirce, a saber, na crítica que Schelling faz a 
Fichte convocando-o a renunciar a uma subjetividade constituidora que simplesmente considerava a 
Natureza mera oposição à vontade, propondo um realismo germinal com sua Filosofia da Natureza, 
de todo genética de um idealismo objetivo. Como bom herdeiro de Schelling, Peirce26 desenvolve seu 
próprio idealismo realçando uma visão categorial que simetrizava modos de ser da subjetividade e 
da objetividade. Esse contraste entre gêneses de idealismos, configura uma das questões importantes 
entre Fichte e Peirce, que sistemicamente se irradiará para um confronto teórico entre as três categorias 
peircianas e as três instâncias da dialética fichtiana, a propósito de interrogações frequentes de estudiosos 
sobre o que, de fato, constituiria a distinção entre ambas, uma vez aparentarem um certo triadismo 
estrutural. De resto, essas duas linhas de questões podem também se estender sobre o conceito de Peirce 
sobre degenerescência lógica, explorando-se a eticidade que tacitamente estaria implicada em sua 
categoria de terceiridade. 

Certamente, uma segunda etapa de pesquisa no desenvolvimento dessas questões se desenha e, se 
supõe, irá de encontro ao interesse dos estudiosos  

Referências

FICHTE, J. G. Sämtliche Werke. 8 vols., ed. I.H. Fichte, Berlin: Veit; Vol. I: Grundlage der gesammten Wis-
senschaftslehre, 1845-1846.

HARTMANN, Nicolai. A Filosofia do Idealismo Alemão. Trad. José Gonçalves Belo. Lisboa: Fundação Ca-
louste Gulbenkian, 1983.

IBRI, Ivo A. As raízes Schellinguianas do idealismo de Peirce. In: Semiótica e Pragmatismo – Interfaces 
Teóricas. Marília-SP: Cultura Acadêmica-FiloCzar, 2021.

NEUHOUSER, F. Fichte’s Theory of Subjectivity. Cambridge: Cambridge University Press, 1990.

SCHELLING, F. W. J. von. On the History of Modern Philosophy. Trans.  Andrew Bowie. Cambridge  
University Press, 1994.

SCHELLING, F. W. J. von. Bruno, or on the Natural and Divine Principle of Things. Trans.  Michael G Vater. 
New York: SUNY Press, 1984.

TORRES FILHO, Rubens R. O Espírito e a Letra. São Paulo: Ática, 1975.

SCHULZ, Hans (ed.) Fichte Briefwechsel. 2 vols. Leipzig, 1930.

26	 Ibri (2021), Cap. V.



OPEN ACCESS

Revista de Filosofia
Centro de Estudos de Pragmatismo

São Paulo, v. 26, n. 1, p. 1-8, jan.-dez. 2025 
e-ISSN: 2316-5278

C O G N I T I O

https://doi.org/10.23925/2316-5278.2025v26i1:e74612


