
  

Programa de Estudos 
Pós Graduados em 
Teologia - PUC/SP

DOI - 10.23925/rct.i111.70449

A recepção do Concílio de Niceia 
na América Latina hoje1

The reception of the Council of Nicaea in Latin America today

* Elias Wolff

Resumo
O objetivo do artigo é refletir sobre a recepção do 

Concílio de Niceia em contexto latino-americano. Propõe ca-
minhos para que a vivência da fé definida em Niceia conduza 
as comunidades cristãs latino-americanas à inserção em seus 
contextos socioculturais. Para isso, revisita Niceia, analisan-
do suas principais questões e o conceito homoousios como 
resposta à problemática cristológica; propõe o redimensio-
namento do ser cristão na América Latina hoje; e aponta ca-
minhos para a construção de uma teologia com conclusões 
abertas. O método da pesquisa é a análise bibliográfica. O 
artigo conclui que para manter a fidelidade à “fé de Niceia” 
– a comunhão entre o humano e o divino na pessoa de Jesus 
Cristo e no interior da Trindade – a igreja precisa dar passos 
convictos no caminho conciliar e sinodal, como método para 
o discernimento e a tomada de decisões na vida eclesial e na 
missão entre os povos latino-americanos.

Palavras-chave: Concílio de Niceia; Fé Cristã; Recepção; América 
Latina; Sociedade

1. Pesquisa realizada com o apoio do Conselho Nacional de 
Desenvolvimento Científico e Tecnológico - CNPq Brasil, por meio 
da concessão de Bolsa de Produtividade em Pesquisa - Edital nº 
09/2022 – Processo nº 303984/2022-8.

Texto recebido em:
20.02.2025

Aprovado em:
10.09.2025

* Pós-doutorado em Teologia na Lutheran School of Theology at Chicago (2019). 
Doutorado em Teologia pela Pontificia Universidade Gregoriana (2000). Membro do 

Programa de Pós Graduação em Teologia (PUCPR). Contato: elias.wolff@pucpr.br

Ano XXXIII - V. 34 - Nº 111 
Mai - Dez 2025

 165

mailto:elias.wolff@pucpr.br


  166 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

Abstract
The aim of this article is to reflect on the reception of the Council of Nicaea in 

the Latin American context. It proposes ways for the experience of the faith defined in 
Nicaea to lead Latin American Christian communities to insertion in their sociocultural 
contexts. To this end, it revisits Nicaea, analyzing its main issues and the concept of 
homoousios as a response to the Christological problem; it proposes a re-dimensioning 
of being Christian in Latin America today; and it points out ways for the construction 
of a theology with open conclusions. The research method is bibliographical analysis. 
The article concludes that in order to remain faithful to the “faith of Nicaea” – the com-
munion between the human and the divine in the person of Jesus Christ and within the 
Trinity – the church needs to take confident steps on the conciliar and synodal path, as a 
method for discernment and decision-making in ecclesial life and in the mission among 
the Latin American peoples.

Keywords: Council of Nicaea; Christian Faith; Reception; Latin America; Society.

Introdução

A celebração dos 1700 anos do Concílio de Niceia (325) leva-nos a res-
gatar seu múltiplo valor: histórico, cultural, pastoral, teológico, ecu-
mênico, político, territorial, entre outros. E isso impele a teologia a 
refletir sobre a recepção de Niceia num esforço de atualização de suas 

conclusões e definições, revigorando o ser cristão e ser igreja nos dias de hoje. 
Impele também as igrejas atuais a adotarem o método conciliar na busca de 
sínteses consensuais sobre as verdades cristãs, sobretudo a da pessoa de Jesus 
Cristo, em sua humanidade e divindade, atualizando a fé de Niceia no presente e 
transmitindo-a para as gerações futuras.

Neste artigo, focamos a análise da recepção do Concílio de Niceia no con-
texto latino-americano. A pesquisa estrutura-se em cinco partes: a compreen-
são do contexto teológico plural no qual aconteceu o concílio; as questões nele 
tratadas, sobretudo no horizonte cristológico; a apresentação de elementos para 
uma recepção atualizada desse concílio na América Latina; a contribuição des-
sa recepção para o redimensionamento do ser cristão na América Latina hoje; 
e como Niceia contribui também para uma reflexão teológica com conclusões 
abertas. O método da pesquisa é a análise bibliográfica relativa à Niceia. E a 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  167 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

conclusão é que a riqueza desse concílio está tanto em seu conteúdo, sobretu-
do cristológico, quanto em seu método, apresentando a modalidade conciliar 
como caminho para a igreja obter consensos na doutrina da fé e na organização 
pastoral em nossos dias.

1. O Concílio de Niceia num contexto teológico plural
O cristianismo configura-se a partir de experiências plurais do ressuscitado 

(Mt 28,9-17; Mc 16,9-14; Lc 24,1-35; Jo 20, 16-20), que formam a base para 
diferentes concepções acerca de Jesus Cristo e do seu Evangelho. Temos, assim, 
os 4 evangelhos e os demais textos do Segundo Testamento, que expressam a 
vida cristã das diferentes igrejas no cristianismo primitivo. Essas igrejas  têm 
uma grande pluralidade em sua organização interna, no exercício da liderança, 
nas perspectivas da vivência da fé.

Tal pluralidade não é sem tensões. Com Paulo,  a necessidade de adaptar 
a compreensão da fé fora do judaísmo introduz novas concepções sobre o ser 
cristão, como expressa a controvérsia sobre a circuncisão (Gl 2, 11-21). Nos dois 
primeiros séculos, a religião cristã tem uma espiritualidade gentia, baseada na 
teurgia caldéia e no gnosticismo, o protocatolicismo dos “Doze”, o judeu-cris-
tianismo jacobita. Ao longo do tempo, a igreja vai assumindo formas estruturais 
em sintonia com os novos tempos e contextos. Na Idade Média, a expressão 
da fé cristã no Ocidente passa por uma forte uniformização e as tentativas de 
concentração no estilo romano levaram à ruptura com o cristianismo oriental. 
Na modernidade, o poder secular afirma-se autônomo em relação a religião, des-
perta-se para a liberdade do indivíduo e o cristianismo ocidental se fragmenta 
com o protestantismo do século XVI, fragmentação que que se intensifica com o 
pentecostalismo a partir do século XX.

Fazemos esse breve recorrido para mostrar que a pluralidade é uma cons-
tante no cristianismo, ela não é apenas o resultado do seu desenvolvimento his-
tórico, mas uma característica presente desde sua origem, quando se elaboram 
as diferentes concepções acerca da pessoa e do Evangelho de Jesus Cristo. A 
partir do século III, destacam-se as correntes teológicas de Alexandria, com in-
terpretação alegórica das Escrituras (SANTOS, 2023), enfatizando a união entre 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  168 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

o humano e o divino na pessoa de Jesus Cristo; e de Antioquia, que desenvolveu 
uma exegese mais literal e tipológica, acentuando a distinção entre o humano e 
o divino em Jesus (OLSON, 2021). As diferentes igrejas do período pré-niceno 
viviam mergulhadas numa diversidade de cristologias que conviviam entre sin-
tonias e tensões, numa pluralidade de interpretações da fé admitida com certa 
normalidade:

Há claramente um pluralismo muito grande que foi acolhi-
do e deixado no testemunho textual. Todos eles contribuem 
para a compreensão de ressurreição. Mas nenhuma narrativa 
se impôs: permaneceram em igualdade de princípio e todas 
legítimas. O pluralismo de narrativas não é sentido pela co-
munidade como contraditório. Nem a comunidade primitiva 
sentiu a necessidade de se reconhecer apenas uma delas como 
a correta (BERKENBROCK, 2014, p. 94).

No século IV, algumas dessas formulações foram consideradas ambíguas e 
contraditórias, como as de Ário e seus predecessores Paulo de Samósata, Sabélio, 
Noeto e Práxeas. E o Concílio de Niceia, em 325, teve como objetivo buscar 
consensos, o que ocorreu como resultado de uma síntese de diversas concepções 
sobre verdades fundamentais da fé da igreja na pessoa de Jesus Cristo, de um 
lado fundamentado nas Escrituras e, de outro lado, servindo-se de perspectivas e 
conceitos filosóficos do mundo grego helenístico.

Contudo, a recepção do Símbolo de Niceia não foi tranquila, seja pela di-
ficuldade para sintonizar diferentes posicionamentos teológicos, seja pela re-
sistência ao termo chave da definição cristológica, homoousios - “da mesma 
substância”, sobretudo por ser extrabíblico. A estabilidade que o Credo almeja 
em sua formulação não significa tranquilidade na sua transmissão e narração no 
interior das diversas igrejas locais. Isso também porque se faz necessário situar a 
profissão da fé em contextos socioculturais diversos, expressando-se por lingua-
gens que mudam constantemente.

Não obstante, as conclusões do Concílio Niceia continuam fundamentais 
para as igrejas construírem consensos, sobretudo a sua fórmula de fé, mesmo 
se existem diferenças no uso regular e na confissão do Credo. Desse modo, o 
concílio é afirmado como método na busca de respostas a questões teológicas. 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  169 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

Essa resposta possui autoridade universal apresentada como definição dogmática 
ou ortodoxa da fé para toda a igreja, sendo as demais teses consideradas erros 
e, portanto, nocivas à fé e à própria salvação. Tal é o significado que se deu ao 
termo “heresia”, que do sentido original de “escolha” (ahiresis), passa a indicar 
“outra escolha”, que deve ser refutada como erro (BERKENBROCK, 2014, p. 
96). A doutrina de Niceia passa, então, a ser Símbolo de fé, regula fidei “católi-
ca”, para todas as igrejas, e “ecumênica”, como um fio unificador de diferentes 
confissões de fé. Padroniza-se a profissão de fé como uma herança partilhada em 
diferentes contextos.

2. Questões de Niceia e o homoousios como solução cristológica
O Concílio de Niceia abordou uma série de questões, entre elas a data da 

celebração da Páscoa, a estrutura organizacional da igreja, o comportamento do 
clero, a reconciliação dos lapsários no cisma liderado por Melécio de Licópolis, 
a readmissão à igreja de hereges e cismáticos, questões litúrgicas. Mas a questão 
central em Niceia dizia respeito à afirmação da divindade de Jesus Cristo. A te-
ologia da época tinha respostas diferentes e algumas se contrapunham. O que se 
queria entender era como conceber Deus na relação entre o Filho e o Pai, o ser 
humano, a criação e a salvação. As respostas conflitavam tendo, de um lado, Ário 
e sua compreensão que o Pai era o único Deus, sendo Jesus subordinado ao Pai, 
seguido por representantes do modalismo/patripassionismo de Sabélio, Noeto 
e Práxeas. De outro lado, estava quem afirmava a divindade de Jesus Cristo 
por ser gerado do Pai, mesmo se não coincidiam em todas as afirmações sobre 
Jesus Cristo, como Eusébio de Nicomédia, Alexandre de Alexandria, Eusébio de 
Cesareia, Atanásio de Alexandria, entre outros. A primeira tendência combatia a 
ideia de uma pluralidade em Deus, como as personagens divinas do gnosticismo, 
e defendia o monarquismo com base à herança monoteísta do judaísmo. Então, 
como afirmar a divindade de Cristo sem negar a crença em um único Deus? Isso 
indaga sobre a origem de Cristo a qual encontrava consenso entre alguns na ideia 
que Ele “nasceu do Pai antes de toda criação” (Orígenes,185-253, Princ.1. Praef. 
4. Apud FERNANDEZ, 2024, p. 419). Mas não dizia o “como” isso acontece, o 
que levanta outras questões: um ser divino tem origem? É originado? Essa ori-
gem é ante tempora ou ab aeterna? Em que sentido Pai e Filho são um só Deus? 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  170 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

O Logos, é uma faculdade divina ou é um ser subsistente? O Filho que deriva do 
Pai é imutável? Qual a relação do Filho com a criação e a salvação do mundo?

Constata-se facilmente a complexidade dos questionamentos, existentes já 
bem antes do Concílio de Niceia. Alguns respondiam que Pai e Filho são coe-
ternos (Orígenes); outros afirmavam que o Filho é gerado pela vontade do Pai e, 
por isso, “não coexiste com o Pai de modo ingênito” (Eusébio de Cesareia, d.e. 
4,6,3; 5,1,4; 5, Praef. 1; 5,1,5-6; 5,1,21; 6, pr. 1. Apud FERNANDEZ, 2024, p. 
421). A distinção entre “ingênito” e “gerado” mostra a preexistência atemporal 
do Pai em relação ao Filho2. Nessa discussão, surge o termo ousia, introduzido 
por Eusébio para dizer que o Logos não é uma faculdade conatural a Deus, mas 
realidade subsistente, como substância/natureza derivada de Deus. Por isso, o 
Filho distingue-se do conjunto da criação, sendo gerado como Unigênito e atem-
poral, o que acontece em vista da criação e como seu instrumento da criação. A 
principal oposição a essa tese está em Ário, para quem “O filho não é ingênito 
nem, em nenhum sentido, parte do Ingênito, nem provém de um certo substrato” 
(Ário, ep. Eus, 4. Apud FERNANDEZ, 2024, p. 427). Ele é gerado “antes dos 
tempos seculares, por meio do qual fez os séculos e todas as coisas” (Ário, ep. 
Eus. 3. Apud FERNANDEZ, 2024, p. 427).

O conteúdo central da resposta de Niceia às questões acima é que o Filho 
procede do Pai, é o “engendrado unigênito do Pai”, não tem o ser a partir de outra 
substância ou a partir do nada. Tal é o sentido do homoousios – mesma substân-
cia. O Filho é “gerado, não feito” (γεννηθέντα οὐ ποιηθέντα) e “consubstancial 
ao Pai” (ὁμοούσιον τῷ πατρί). O Logos é identificado com o Filho, numa coeter-
nidade entre o Pai e o Filho, ambos da mesma substância divina, de modo que o 
Filho não é mero atributo ou faculdade de Deus, ou apenas um modo de Deus se 
manifestar na história. O houmoousios já era utilizado antes de Niceia sobretudo 
por Eusébio de Nicomédia (c. KZING, 2023, p. 120-122).

2. Para aprofundar essa compreensão, ver FERNANDEZ, “Eusebio de Cesareia y a 
controvérsia arriana”, p. 422. “Eusebio afirma que el Hijo existe ante tempora y, por ello, se 
diferencia de la creación; pero, porque es generado y no coexiste en Dios de manera ingénita, no 
existe ab aeterno”, p. 422.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  171 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

Assim, no concílio de Nicéia o verbo “gerar” (γεννάω) define a relação ad 
intra entre Deus criador e Deus que se encarna, denominados também com as 
metáforas de “Pai” e “Filho”. E mostra como acontece a relação entre Pai e Filho 
também ad extra, na criação e na salvação do mundo. Filho Unigênito, não sig-
nifica “primeiro” de muitos filhos, mas o “único” gerado do Pai, da substância 
(οὐσία) do Pai, o que o difere das outras criaturas que foram “feitas” e vieram a 
existir não de Deus, mas do nada. Sendo consubstancial ao Pai, o Filho participa 
como instrumento e meio da ação do Pai na ordem criada (cf. Jo 1,3; 1Cor 8,6). 
Ele participa, igualmente, da salvação, o que se explicita em sua encarnação, 
paixão, ressurreição, ascensão e retorno no juízo final (2Tm 4,1; 1 Pe 4,5). O 
Símbolo de Niceia fala, ainda do Espírito Santo, mas o menciona rapidamente 
como objeto de fé, sem detalhar sua natureza.

3. Por uma recepção atualizada do Concílio de Niceia
Os debatedores no Concílio de Niceia tinham consciência sobre a delica-

deza e a complexidade dos temas cristológicos abordados. Trata-se do misté-
rio divino, impossível de ser afirmado categoricamente o que é em si mesmo. 
Bem se diz que sobre o divino mais sabemos o que não é do que o que é. O 
que se percebe em Niceia são encontros e desencontros de correntes teológicas, 
tendências culturais e posições sociais que influíram fortemente nas discussões 
sobre a pessoa de Jesus Cristo, sua humanidade e divindade. O concílio foi uma 
possibilidade de as diferentes posturas se manifestarem, em suas sintonias e opo-
sições. Esse fato é um importante desafio para o nosso tempo de posturas ide-
ológicas, políticas e religiosas polarizadas. Desafia a realização da proposta do 
Papa Francisco sobre a “cultura do encontro” (FT 30.216-217) e a “cultura do 
diálogo como caminho” (FT 285). Em, Niceia, encontro e diálogo aconteceram 
em meios a desencontros, pressões e repressões de umas tendências e o favore-
cimento de outras.

Isso levanta questionamentos sobre como as diferentes igrejas na América 
Latina afirmam hoje a fé em Jesus Cristo. Não raro constata-se oposições teoló-
gicas e espirituais, onde se manifestam tendências gnósticas, monofisitas, patri-
passionistas, não obstante o fato de nem sempre terem tal consciência. Observa-

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  172 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

se também absolutismos com hermenêuticas exclusivistas de afirmações bíblicas 
sobre Jesus Cristo, tal como: “único mediador” entre o céu e a terra (1 m 2,5); 
“não há outro nome no qual podemos ser salvos” (At 4,12); “quem não crê já está 
condenado” (Jo 3,18). Sem ferir o conteúdo da fé, urge superar hermenêuticas 
fechadas e exclusivistas de tais textos, exercitando o discernimento da própria fé 
em diálogo com outras formas de crer que possibilitam enriquecimento e fideli-
dade na compreensão e vivência da verdade cristã. Esse esforço deve acontecer 
tanto no interior de uma tradição eclesial, quanto entre as diferentes igrejas, num 
exercício ecumênico do aprofundamento das verdades cristãs.

Revisitar Niceia hoje significa assumir posturas teológicas, doutrinais e 
pastorais não apenas tolerantes, que permitem a manifestação de uma postura 
já previamente condenada como heresia, mas que garantem uma real liberdade 
nas afirmações de fé para um discernimento conjunto de sua veracidade. Tal é 
o esforço de sinodalidade proposto para a igreja do nosso tempo. Ao convocar 
as diferentes igrejas, Niceia afirma a universalidade da fé cristã, o que requer 
assumir as suas particularidades contextuais. Somente assim a mensagem do 
Evangelho atinge a humanidade inteira. Ao permitir que as diferentes concep-
ções cristológicas se manifestassem, o Concílio de Niceia serve de modelo para 
o discernimento e a tomada de decisões na igreja. E a verdade da fé não se ca-
racteriza como tal apenas pela definição de um concílio, mas inclui a sua recep-
ção nas diferentes igrejas locais, somente assim as verdades tornam-se, de fato, 
universais. Niceia contribui para entendermos hoje a necessidade de vivermos 
a tensão entre particularidade e universalidade numa perspectiva dialogal. Essa 
tensão abre caminhos em duas principais direções: internamente, para conceber 
um cristianismo plural, que impacta no modo de ser igreja; e, externamente, 
para favorecer o encontro da fé cristã com as sociedades e as religiões. O desafio 
consiste em compreender que a graça crística extrapola a doutrina das diferentes 
igrejas, pois de algum modo ela vai além do próprio homem de Nazaré como 
portador da revelação e da salvação. A particularidade das identidades eclesiais 
sintoniza com limites da particularidade de Jesus, ao mesmo tempo que a enraíza 
num chão social e eclesial. E isso é condição para a catolicidade ou mundiali-
zação da fé cristã. Catolicidade e pluralidade se exigem mutuamente, a catoli-

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  173 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

cidade inclui diferentes particularidades culturais e religiosas, numa pluralidade 
de mediação. Cristo se concretiza por diversos meios, da religião cristã ou não, 
pelos quais Deus atua na vida das pessoas. Assim melhor se compreende a uni-
versalidade da salvação.

Portanto, é fundamental que as igrejas na América Latina situem suas vi-
vências de fé nos contextos socioculturais e religiosos do continente, afirmando 
a própria identidade sem negar a identidade do outro; reconhecendo a identidade 
do outro sem negar a própria; dialogando honestamente com as próprias crenças 
e as crenças do outro; intercambiando valores que possibilitam enriquecimento 
mútuo sem perder a fidelidade à própria fé. A ecumenicidade do Credo de Niceia 
implica numa recepção atualizada em nossos dias. Nunca na história humana o 
cristianismo apareceu de forma tão plural e multifacetado como atualmente. E 
isso não apenas no contexto social/institucional, mas também na interioridade de 
pessoas crentes, o que faz que para algumas pessoas a identidade de fé não mais 
seja compreensível numa comunidade eclesial apenas. Analisar esse fato é uma 
necessidade imprescindível para verificar como aí se vive, ou não, o legado de 
Niceia, sobretudo a observância do Credo

3.1 A afirmação de um cristianismo plural

Niceia afirma a fé em um Deus plural, em si mesmo e em suas manifestações 
na história da humanidade, incluindo as culturas e as religiões. Essa pluralidade 
é raiz e essência do cristianismo, o que constrói a sua vocação universal, sua 
catolicidade. Servindo-se de outras culturas e credos para formar-se, a fé cristã 
abre-se para as diferentes culturas e credos, o que estimula a novas relações entre 
as diferentes posturas internas ao cristianismo, com respeito à alteridade, hospi-
talidade, convivência pacífica e cooperação na missão.

O cristianismo latino-americano é plural, formado por tradições eclesiais 
clássicas como o catolicismo, a ortodoxia e o protestantismo, com diferentes 
tendências do ser cristão e ser igreja, formando um panorama cristão multifa-
cetado, fragmentado e mutante. Ele é configurado por comunidades autônomas 
e independentes, que abrem fronteiras no interior das instituições clássicas es-
tabelecidas; por novas comunidades desinstitucionalizadas; e por grupos e mo-

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  174 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

vimentos arraigados em propósitos específicos. Esse cenário cristão plural leva 
à questão sobre o significado de ser cristão e ser igreja. Não são conceitos uní-
vocos e a possibilidade da sua aplicação às diversas vivências cristãs mostra a 
sua complexidade. O conceito “religião cristã” é excessivamente vago, que tudo 
abarca e com nada se identifica. Há quem o vincule a uma espiritualidade de 
consumo, sintonizada com a lógica do mercado neoliberal, que busca o triunfa-
lismo a qualquer custo e espiritualiza a realidade; e há propostas de vivências 
do Evangelho encarnadas e ativas nos diversos contextos socioculturais, com 
liturgia e mística militantes, no diálogo da doutrina com as culturas locais, e 
práticas que contribuem para transformações sociais e afirmações de direitos que 
qualificam a vida humana e de toda a criação. Essa diversidade tensiona e confli-
tua, mas também apresenta possibilidades de uma “cultura do encontro” e uma 
“cultura do diálogo” entre os diversos modos de ser cristão e ser igreja. Para isso 
é preciso discernir e superar estruturas e doutrinas que separam, dividem, geram 
violência, propagando fundamentalismos e intolerância religiosa. Mesmo sem 
concordar com todas as vertentes cristãs atuais, é preciso reconhecer que muitas, 
e quero crer a maioria, realizam um legítimo esforço para oferecer sentido ver-
dadeiramente evangélico à vida das pessoas e da realidade como um todo. Suas 
doutrinas, espiritualidades e projetos de missão mostram-se com significativo 
potencial para modelar comportamentos.

A pluralidade que o homoousios afirma em Deus, é verificável também 
na configuração plural do cristianismo. E por um processo de inreligionação 
(QUEIRUGA, 2001, p. 315-355), o Credo niceno ajuda as diferentes tradições 
se encontrarem na fé comum, o que expressa a sua catolicidade na articulação 
entre pluralidade e singularidade. As diferentes identidades cristãs e eclesiais 
latino-americanas são desafiadas à acolhida e inclusividade mútuas, superando 
posturas de discriminação, preconceito e práticas proselitistas. Internamente a 
cada tradição eclesial, requer-se a superação do distanciamento entre clero e 
laicato, homens e mulheres, lideranças e comunidades. E requer-se também o 
reconhecimento da contribuição ao ser cristão oriundo das comunidades cristãs 
indígenas, negras, mestiças, que lutam por afirmar a própria identidade. Assim, 
a inclusividade afirma-se de modo dialogal no universo cristão plural, com pos-

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  175 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

turas de cooperação entre as diferentes formas de compreender e viver o disci-
pulado de Cristo. A igreja assume diferentes formas de configuração tendo como 
pano de fundo s diferentes tradições cristãs, como um substrato numinoso das 
vivências do Evangelho. E nisso não se justificam tendências hegemônicas ou 
de superioridade. O significado dogmático e ortodoxo de uma doutrina numa 
determinada igreja, não obscurece nem intimida a riqueza da diversidade que 
amplia a compreensão da fé no conjunto das igrejas. E isso pela afirmação da 
liberdade dialogal e cooperativa entre as diferentes formas de crer em Cristo. 
Com a quebra dos metarrelatos, das visões totalitárias da realidade, não se aceita 
dogmatismos fechados, eclesiocêntricos e exclusivistas. Faz-se necessário que 
todas as formas de ser cristão e ser igreja desenvolvam uma postura inclusiva. 
Tal é a exigência da fé de Niceia em um Deus Uno e Trino, estimulando uma 
igreja plural que propõe a verdade salvífica numa universalidade que assume a 
particularidade e singularidade de cada tradição eclesial.

3.2 Decolonizar o sagrado e o divino

Ao mesmo tempo que o Credo de Niceia é afirmado em sua validade 1700 
anos depois, há que se ressignificar a sua linguagem ou mesmo refazê-la, para 
que não seja mera reprodução de termos sem sentido na cultura atual. A lingua-
gem religiosa tem o sentido que a cultura do tempo possibilita, uma vez que os 
conceitos são tirados de um contexto social próprio ou ressignificados nesse con-
texto. A fé cristã tem importante poder libertador, e a teologia precisa expressar 
esse poder, libertando a própria fé de ideologias e roupagens que não condizem 
com o ser cristão. Asssim, a teologia é elaborada por um processo de decoloni-
zação com autocrítica a teses, linguagens e categorias historicamente impostas, 
sobretudo por forças euro/nortecêntricas. A teologia é crítica também às impo-
sições socioculturais, políticas e econômicas que silenciam a história das comu-
nidades locais. Urge um pensar teológico epistemologicamente contextualizado, 
capaz de dar sentido às realidades cotidianas dos povos latino-americanos. As 
comunidades cristãs indígenas e afro-americanas, como também outras expres-
sões populares do Evangelho, formadas pela mescla de tradições e particularida-
des locais, são capazes de ressignificar identidades e valores cristãos, eclesiais e 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  176 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

culturais. Elas precisam ser reconhecidas como sujeitos de uma nova história da 
fé cristã e das sociedades do continente. Tal novidade acontece mais no meio po-
pular, uma vez que as instituições eclesiásticas têm dificuldades para mudanças 
e a busca de novos caminhos. Particularmente urgente é mostrar a contribuição 
dos povos originários, como a relevância da cultura do Bem-Viver, a utopia da 
“terra sem males”, a cosmovisão holística.

Decolonizar a compreensão cristã do sagrado, de Deus, do Evangelho, da 
Igreja, da missão, é importante tarefa da teologia que busca contribuir para uma 
recepção atualizada de Niceia na América Latina. Uma avalanche de teses, dis-
sertações, livros e artigos científicos foram criados sobre esse concílio, e muitas 
dessas ideias se impuseram universalmente. Hoje é preciso decolonizar o Credo 
cristão, um processo que acontece por uma ampliação epistêmica que rompe 
com dicotomias como corpo e alma, sujeito e objeto, natureza e cultura, imanên-
cia e transcendência. A recepção não é apenas repetição de noções e comporta-
mentos assimilados de outras latitudes. Implica também no redimensionamento 
de categorias, linguagens, formação de comunidades e práticas religiosas. A his-
tória do cristianismo latino-americano contribui para isso com seu patrimônio 
linguístico e prático próprio, sobretudo com a teologia construída em perspectiva 
libertadora. Essa teologia possibilita uma ressignificação do Concílio de Niceia, 
colhendo a concepção de fé das comunidades populares, “gerada nos entre-lu-
gares, nas bordas das instituições, nas ruas, nos corpos que foram silenciados 
historicamente” (HORTEGAS, 2021, p.6). Ela permite que as convicções de fé 
se desenvolvam de uma forma relacional no interior de cada igreja, e ecumênica 
na relação entre diferentes igrejas. Tais convicções são dinâmicas e processuais 
para poderem atingir a totalidade da existência, não podem ser rígidas ou en-
gessadas em princípios formais, porque a existência não é assim. A criatividade 
de nosso modo de viver como latino-americanos incide na compreensão da fé, 
criatividade que para algumas pessoas assume expressão sincrética - o que não 
tende necessariamente a uma síntese, mas “uma sobreposição de símbolos e sig-
nificados” (STEIL, 2001, p. 30-31).

Assim, a fidelidade que a teologia cristã latino-americana tem ao Credo 
cristão da Tradição, implica contribuir para inserir o Credo no contexto socio-

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  177 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

cultural atual, repensando as heranças coloniais e as imposições euro/nortecên-
tricas na compreensão do Evangelho, da Igreja, da missão. Tal processo deco-
lonial incide na realidade social, nas crises estruturais dos sistemas políticos e 
econômicos dos países desse continente, rompendo com a lógica mercadológi-
ca que se faz de forma desigual, gera pobreza e miséria humanas e depreda a 
criação, nossa Casa Comum.

3.3 Dimensão social da recepção de Niceia

A organização da vida cristã e da igreja não acontece de forma isolada das 
condições sociais e históricas de seu desenvolvimento institucional, doutrinal, 
espiritual e da ação evangelizadora. Assim foi em Niceia, e assim é nos tempos 
atuais. E isso faz com que a igreja se sensibilize com as dores, angústias e vi-
cissitudes dos povos (GS 1). Na América Latina, e em todo o mundo, há “som-
bras de um mundo fechado”, no qual os “sonhos” de futuro sem guerras e mais 
integrado são “desfeitos aos pedaços” (FT 10-12). As polarizações políticas e 
ideológicas radicalizam-se e difundem-se pelas redes sociais. Entre os extremos, 
está uma postura conservadora e reacionária, o “centro”, formada por grupos 
socioculturais e políticos que apoiam um neoliberalismo de cunho progressista 
ou conservador de acordo com os interesses circunstanciais. Essas elites vivem 
assombradas com a possibilidade do declínio de seu padrão de vida, não mais 
podendo desfrutar de certas benesses e tranquilidades. Associam tais perdas pro-
vocadas pela globalização neoliberal aos “direitos” alcançados pelas minorias, 
mulheres, migrantes, grupos étnicos, etc., e buscam a restauração do status quo 
com a rejeição de políticas inclusivas. Assim, movimentos feministas, antirracis-
tas e ambientalistas, entre outros, são combatidos pelas elites políticas e econô-
micas dos respectivos países.

Nesse contexto, sofrem particularmente as classes sociais formadas por pes-
soas pobres e marginalizadas, que vivem nas favelas, ruas e praças das grandes 
cidades. No meio rural, ribeirinhos, agricultores humildes e povos indígenas não 
conseguem tirar o sustento de seu próprio território, e as cidades lhes aparecem 
como destino quase irrefutável. Comunidades de matriz afro são negadas em sua 
identidade sociocultural, e religiosa.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  178 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

Nesse contexto, há perda da consciência histórica e surgem novas formas 
de colonização cultural. Emergem novos costumes, de um lado favorecendo a 
expressão de minorias sociais; de outro lado, buscando manter o status quo de 
quem é favorecido pela atual situação política e econômica dos países orientados 
na lógica mercantilista.

O que o Símbolo de Niceia tem a dizer frente a constatação dos problemas 
pelos quais passam as sociedades latino-americanas, como a fome, a miséria, a 
negação dos direitos humanos, a xenofobia, as consequências trágicas das mu-
danças climáticas? Ao afirmar que o Filho participa da criação como imagem 
de tudo o que foi feito e em quem tudo subsiste (Cl 1, 17-19), fortalece a fé e a 
esperança na criação, cuja realização plena é antecipada em Jesus Cristo, como 
“alfa e ômega” (Ap 1,12-20). Ao dizer que o Filho é gerado pelo Pai, e que isso 
expressa o amor transbordante em Deus, desafia a fé cristã a expressar esse amor 
a todas as pessoas, indistintamente. O homoousios que mostra o Filho no Pai, 
como Deus em Deus, mostra também Deus em nós, “Deus conosco”, Emmanuel 
(Mt 1,23). A fé cristã testemunha no mundo o Deus de Jesus Cristo, próximo e 
solidário (Ex 3, 7-14), compassivo (Jo 10, 25-37), misericordioso (Ex 34, 6-7; 
Mt 9,12-13). A proximidade de Deus, em Cristo, com a humanidade é para as 
igrejas como “um apelo à solidariedade e uma opção preferencial pelos mais 
pobres” (LS 158). E a comunhão ad intra à realidade divina é um chamado às so-
ciedades para “tirar as consequências do destino comum dos bens da terra” (LS 
158). Os problemas constatados não devem levar a um “pessimismo estéril (EG 
84-86) que causa uma “sensação de derrota” (EG 85). As igrejas são chamadas a 
testemunharem que em Cristo a vida humana e de toda a criação está assegurada, 
plenificada. A fé cristã é cooperadora do projeto divino de reconciliação entre o 
céu e a terra “onde habita toda justiça” (2Pe. 3,13).

A imagem da Trindade que Niceia mostra, como comunidade de pessoas 
que comungam no amor ad intra e na realização dos projetos ad extra, é modelo 
para as igrejas e as sociedades do nosso tempo. Deus é um, mas não é solidão, as 
três Pessoas atuam em comunhão. Assim também deve ser tanto na comunidade 
cristã quanto na sociedade. Todos somos coparticipantes na missão divina de 
cuidar da vida humana e da criação. O consenso adquirido em Niceia estimu-

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  179 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

la hoje o testemunho comum do espírito evangélico assumindo compromissos 
concretos pela fraternidade universal, a amizade social (FT), o cuidado da Casa 
Comum (LS), num Pacto Educativo Global (FRANCISCO, 2019). O humano 
em Cristo é modelo para nossa re-humanização. A fé de Niceia contribui para 
isso ajudando na superação de tensões com potencial de distanciamento ou mes-
mo de divisão entre pessoas e povos, estimulando relações que se caracterizem 
pela proximidade e parcerias em projetos sociais que expressem a “caridade po-
lítica” (FT 180.182.190).

3.4 O político em Niceia, e na fé cristã hoje

Em Niceia houve a expressão de tendências culturais e teológicas diferen-
tes, em tensão e contraposição. Mas o Credo foi formulado conforme a proposta 
do grupo que usava uma linguagem considerada, naquele momento, a que me-
lhor condizia para a explicitação da fé em Jesus Cristo e o entendimento da sua 
natureza/identidade humana e divina. Assim se afirmaram os termos homoou-
sios, ousia e hipóstasis, ressignificados para serem adequados na expressão do 
mistério sobre a pessoa de Jesus Cristo como verdadeiro Deus.

A presença do imperador Constantino no Concílio de Niceia, convocando-
-o, presidindo e legitimando essa posição conferiu um importante teor político 
ao concílio (CORBIN, 2009; SILVA; MENDES, 2006). Após vencer Licínio e 
entrar vitorioso em Roma (SOUZA, 2008, p. 89), Constantino publica o Edito 
de Milão (313), estabelecendo a tolerância religiosa no Império, com a liber-
dade de consciência e de culto a todas as religiões. Com isso, as comunidades 
cristãs deixam de ser perseguidas, têm suas propriedades restauradas e veem em 
Constantino um amigo e um aliado, entendido por Eusébio de Cesareia como 
“protetor do bem” (CESARÉIA, 2011, p. 402) e amado por Deus. Ao que se 
percebe, Eusébio não considera nesse momento o fato de que Constantino era 
conhecido como homem de ira incontrolável e de espírito sanguinário contra 
seus adversários (GONZÁLEZ, 211, p.144).

A atuação de Constantino a favor da fé cristã é controvertida, e são claros 
os interesses para o seu governo do Império. Constantino buscava na igreja uma 
aliada para revigorar um império debilitado por guerras e oposições políticas. 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  180 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

Mas a igreja também estava fragilizada pelas disputas teológicas, sobretudo pela 
controvérsia ariana. Então o Imperador percebeu que um cristianismo fragmen-
tado não seria de ajuda (SHELLEY, 2004, p. 112) e a ideia de um Concílio sur-
ge como meio para resolver as querelas teológicas, fortalecendo a igreja como 
sua aliada. Em Niceia, Eusébio de Cesareia, forte opositor de Ário, apresenta o 
credo batismal de sua cidade natal, e o imperador e os bispos por ele liderados 
concordaram com sua ortodoxia, mesmo se não resolvia claramente todas as 
questões arianas (BETTENSON, 2011, p. 61). Para apresentar uma espécie de 
solução mais direta aos problemas levantados por Ário, o Concílio assume outro 
código batismal similar e o altera, adicionando anátemas às afirmações arianas 
(BETTENSON, 2011, p. 62). Entende-se que o próprio Constantino propôs que 
aí se usasse o conceito homoousios:

Depois de algumas discussões e pouca concordância, o pró-
prio Constantino propôs que o novo credo incluísse a afirma-
ção de que o Filho é o homoousios – consubstancial com o 
Pai. É possível que Ósio tivesse recomendado essa linguagem 
e que tivesse sido influenciado nesse sentido por Alexandre 
e Atanásio. Outra origem possível era o bispo Eusébio de 
Cesária (OLSON, 2001, p. 158).

Observa-se, assim que Constantino exerceu importante influência na for-
mulação do Credo de Nicéia, inclusive nomeando uma comissão de bispos para 
redigir o texto do Credo que deveria ser assinado pelos bispos presentes e pelos 
que não conseguiram ir ao concílio. Isso caracteriza o Concílio de Niceia como 
um evento religioso e político, simultaneamente.

Tal fato não significa, contudo, que Constantino garantira a unidade da igre-
ja. Havia sérias preocupações de membros das comunidades cristãs que não es-
tavam contempladas nas discussões conciliares, por não terem voz nos meios 
hierárquicos. Tal era o caso de trabalhadores rurais, pobres e escravos. As pes-
soas humildes sofriam com os problemas de impostos, fixação compulsória nas 
terras em que trabalhavam, o aumento de preço dos produtos básicos (HINSON, 
SLEPLERSKI, 2010, p. 129). Tais problemas, contudo, não formavam a pauta 
das discussões da igreja oficial, a busca da unidade na fé não incluía o esforço 
da igualdade social. E Constantino não foi exemplar no esforço pela unidade da 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  181 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

igreja, tendo posturas diferentes em relação às tendências cristãs: de um lado, 
vence Maxêncio que persegue a fé cristã; de outro, é perseguidor dos donatistas 
na África. Eusébio de Nicomédia, que se recusou a assinar o Credo de Niceia, foi 
deposto de seu cargo e expulso da sua cidade. Mas Constantino o readmite mais 
tarde por meio de articulações políticas. O próprio Ário, condenado no concílio, 
também foi depois favorecido por Constantino, ao perceber que a condenação 
não tinha garantido a paz na igreja, o que não favorecia também para realizar os 
seus objetivos no Império. Assim, a readmissão de Ário contribuía para expandir 
o entendimento de uma igreja universal, o que, ao menos em tese, favoreceria 
para a paz no Império. E como nesse contexto Atanásio se manifestava forte-
mente opositor a Ário, passou a sofrer perseguições e calúnias, sendo também 
este exilado pelo Imperador. Enfim, foram muitas as articulações de Constantino 
visando favorecer seu governo imperial. E a mescla entre motivações religiosas 
e interesses políticos abre um período de novas relações entre a igreja e o Estado, 
originando o sistema da cristandade.

O que isso significa para as relações entre fé e política nos dias de hoje? A 
estreita relação entre fé e política, igreja e Estado no período constantiniano pro-
longou-se por séculos, com influências até os dias de hoje. De fato, a fé tem uma 
dimensão política constitutiva, sendo a pessoa crente chamada a testemunhar 
publicamente seu credo, o que não é sem alguma incidência no seu meio social. 
A dimensão política da fé permite que ela tenha uma contribuição à sociedade 
como um todo, para além da própria comunidade religiosa.

Contudo, a fé não se reduz à política, e nem vice-versa, de modo que ambas 
possuem universos autônomos de compreensão e vivência. O problema consiste 
na possibilidade do uso da fé apenas de modo ideológico, para justificar interes-
ses de pessoas ou grupos, em detrimento do bem comum. Então a ênfase coloca-
da na política acaba por eliminar ou subordinar a fé. É assim que se expressam 
posturas teocráticas, ou partidos políticos com pretensa motivação religiosa. O 
contrário também é prejudicial: acentuar a importância da fé de um modo espiri-
tualista e abstrato causa prejuízos à contribuição social da vivência do Evangelho.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  182 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

Onde está o equilíbrio? A teologia na América Latina estimula a vivência 
da fé cristã com um ethos que faça diferença no meio social. Preocupar-se com 
o que é do ser humano e da Casa Comum é o modo adequado de compreender a 
Boa Nova do Evangelho da “vida em abundância” (Jo 100,10), o que requer vín-
culo entre fé e política. Não é ideologizar a fé, mas assumir as responsabilidades 
históricas pelo seu ato. Nada do que é humano é indiferente ao ser cristão e ser 
igreja. E isso expressa algo central do dogma cristológico de Niceia: o humano 
e o divino intrinsicamente unidos, que o Concílio de Calcedônia (451) afirma 
numa distinção sem separação ou divisão, união sem confusão. Como Jesus hu-
maniza Deus, a fé no Deus de Jesus deve nos humanizar, de modo que a salvação 
consiste na plenificação do humano até atingir a “estatura completa de Cristo” 
(Ef 4,13). Concretamente, isso implica assumir as lutas por justiça, igualdade, 
defesa de direitos, solidariedade, opção pelas pessoas mais pobres e vulneráveis. 
Então, o Credo cristão é vivido nos compromissos evangélicos pela busca de 
solução aos problemas socioambientais. A celebração dos 1700 anos do Concílio 
de Niceia pode estimular essa postura às igrejas do nosso tempo, unindo-as nos 
esforços pela defesa e promoção da vida humana e do planeta.

4. Redimensionamento do viver cristão na América Latina
O cristianismo é constituído por um patrimônio de valores que formam sua 

riqueza histórica. A igreja vive da tradição, ela é a sua tradição como fidelidade à 
própria origem e desenvolvimento histórico. Contudo, isso não significa enges-
samento em ritos e doutrinas, vividos por anacronismos teológicos, litúrgicos e 
espirituais. A verdade cristã é processual, dinâmica e necessitada de constante 
aggiornamento e reforma (UR 6) em sua compreensão e vivência nos diferentes 
tempos e contextos. A fé cristã é livre de todo fixismo em nome de uma ortodoxia 
mal compreendida.

Isso implica num redimensionamento do viver cristão e da igreja a partir 
do que recebemos de gerações que nos precederam, compreendido e vivido nas 
condições do presente. É com base a esses dois momentos da fé – o ontem e o 
hoje – que se deve alimentar a dimensão utópica do Credo cristão. A referência à 
pessoa de Jesus Cristo é o critério permanente do que é verdadeiramente cristão 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  183 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

em cada tempo e lugar (PALÁCIO, 2004, p. 195). Isso é o que dá uma tensão 
criadora à vida cristã e permite “Esperar contra toda esperança” (Rm 4, 18).

Tal redimensionamento faz com que a recepção do Concílio de Niceia nas 
comunidades cristãs da América Latina no século XXI estimule uma fé engajada 
nas comunidades. O processo de recepção não é mera acolhida teórica de um sis-
tema de verdades e doutrinas. A fé é, primeiramente, experiência, vida, ortopra-
xia – coerência na história pessoal e comunitária. Então, a observação do Credo 
dogmático não tem fim em si mesmo, expressa a experiência do Evangelho como 
o que de fato caracteriza o ser cristão e ser igreja, pelo seguimento e discipulado 
de Cristo. Ele é o caminho a ser seguido de modo existencial, o que performa 
a identidade cristã e eclesial fornecendo algo novo, um ethos, um viver que faz 
a diferença qualitativa (PALÁCIO, 1989.1994). Assim, a vida é vivida no hori-
zonte do Reino, que possibilita um transbordamento de sentido às realidades hu-
manas, sociais e ambientais, cujas características centrais apontam para o Reino 
de Deus, em sintonia com as parábolas das Bem-aventuranças (Mt 5, 3-12) e do 
Juízo Final (Mt 25, 31-46).

Assim, redimensionar o viver cristão e a organização da igreja vai além 
de reformas e de adaptações, por mais importantes que sejam. Viver o Credo 
cristão hoje requer um repensamento da totalidade do cristianismo, com novos 
pressupostos e novos paradigmas que orientam novos comportamentos pes-
soais e comunitários. Não se trata de manter uma tradição a todo custo, mas 
de provocar um novo futuro para a igreja, o qual depende de uma recomposi-
ção da experiência cristã na sua totalidade. Por isso o Credo exige testemunho 
concreto das pessoas e comunidades, o que acontece “com uma condição: que 
não abandonem a história à sua sorte, capitulando diante da opacidade do real” 
(PALÁCIO, 2004, p. 194).

Contribui para isso o que os Padres afirmam da fé cristológica de Niceia e 
Calcedônia: em Cristo/Deus, o que não foi assumido também não foi redimido. 
Ele assumiu a humanidade para ajudar o humano a se divinizar. Isso implica às 
comunidades cristãs viver a missão em processos de transformação e humani-
zação. Elas formam a igreja da proximidade, da ternura, da inclusão, da “saída” 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  184 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

de toda “autorreferencialidade”, a igreja com “portas abertas”. Uma igreja mais 
centrada na ética e no humanismo que no culto, na doutrina ou na hierarquia 
que centralizam tudo no clero. A igualdade das três pessoas divinas, em cuja fé 
professamos com Niceia, exige condições de igualdade na dignidade das pessoas 
batizadas. E nesse sentido, “é preciso reorganizar o cristianismo em comunida-
des de convivência e missão - o que demanda uma reforma estrutural da Igreja, 
para favorecer o protagonismo dos cristãos leigos e leigas, como sujeitos ecle-
siais no meio do mundo” (ALZIRINHA; ARAGÃO, 2018, p. 672). Bem previu 
José Comblin que as comunidades cristãs futuras serão pequenas, onde se esta-
beleçam relações de fraternidade, de pessoas que partilhem a mesma religião, 
os mesmos valores, em oposição a um mundo cada vez mais individualizado 
(COMBLIN, 2007, p. 17-18). É nessa direção que o Papa Francisco propõe uma 
“igreja em saída” (EG 20-23), com redimensionamentos teológicos e reformas 
estruturais no horizonte de uma “pastoral em conversão” (EG 25-26). Trata-se de 
redimensionar a vivência e o anúncio do Evangelho com fidelidade às origens e 
abertura ao tempo presente e ao futuro, com liberdade de todo aparato burocrá-
tico e rubricista que por séculos obscureceu o testemunho da fé, privando-o da 
dinamicidade e novidade oriundas do Espírito que “sopra onde quer” (Jo 3,8).

5 .Niceia: uma teologia com conclusões abertas
O esforço de Niceia para apresentar o mistério divino sob certas noções 

racionalmente elaboradas não é algo pacífico. Há quem considere os termos ho-
moousios, ousia, phisis, hipóstasis como uma “especulação trinitária intelectual-
mente ambiciosa” (KUNKG, 1978, p. 601), exageros filosóficos sobre o mistério 
divino. Como tais termos são inexistentes nas Escrituras, eles seriam teologica-
mente vazios. Para E. Schillebeeckx, a cristologia de Niceia foi imposição de 
uma norma que abandonou a cristologia dos Evangelhos, e a teologia trinitária é 
uma “teologia de terceiro grau” (SCHILLEBEECKX, 2002, p. 537.626).

Contudo, há que se admitir o esforço positivo em Niceia para dar um signi-
ficado teológico a tais conceitos, visando sustentar a consciência eclesial sobre 
a fé em Jesus Cristo. Assim, “a expressão do homoousios é um minimum teo-

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  185 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

lógico que cada geração deve aprofundar com humildade intelectual, fidelidade 
eclesial e criatividade espiritual” (MARÍN MENA, 2024, p. 481).

Com o homoousios afirma-se o nome cristão do Deus Único como Pai, Filho 
e Espírito. Mas o houmoousios não esgota o mistério de Deus, que permanece 
incognoscível e inominável. A teologia cristã “dá” um nome ao divino, conce-
bendo-o como “Pai”, “Filho”, “Espírito Santo”, mas distancia-se das tendências 
culturais nas quais dar o nome significa dominar, pois “os nomes têm poder 
sobre as coisas nomeadas” (MARCONI, 2008, p. 31). Para essas tendências, no-
mear o divino equivaleria a algo como atraí-lo, ou possuí-lo. Mas é bom lembrar 
que o homoousios é um conceito analógico e faz parte da linguagem metafórica 
das religiões, que tem sempre significado polivalente. O significado humano e li-
mitado dessas expressões, ganha sentido de infinitude ao serem conectadas com 
a palavra “Deus” (HUBER, 1993, p. 76-79). Essa infinitude não é definida por 
um nome, o que limitaria o ser de Deus. Como “ninguém jamais viu a Deus” (Jo 
1,18), Ele é inominável. Mas tais expressões satisfazem a pessoa cristã no seu 
entender e relacionar-se com Deus.

Não obstante, o nome cristão de Deus não é mero nominalismo sem conte-
údo. Por trás da doutrina da fé trinitária há uma realidade que sustenta o ato de 
crer, os conceitos expressam experiências religiosamente interpretadas. Essas 
experiências impulsionam a elaboração de noções sobre o divino experimenta-
do. Em Niceia a concepção sobre o Filho como “Deus” é fruto da experiência de 
vida que cristãos/ãs fazem, religiosamente interpretada. Hoje, “novos lugares, 
novas pautas, novos sujeitos e novas hermenêuticas concedem ao conhecimento 
da teologia na processualidade, dinamicidade, progressividade e dialogicidade, 
superando o dogmatismo, o fixismo e a imutabilidade na concepção da verdade 
cristã” (WOLFF, 2022, p. 152).

Assim, de um lado, Niceia “dá” um nome ao divino; mas, de outro, não o de-
fine. Esse nome serve mais para expressar metaforicamente as experiências hu-
manas sobre Deus. Isso exige entender a tentativa que Niceia faz de falar sobre 
o ser de Deus, colocando a fé cristã à escuta humilde de outras formas de dizer 
“Deus”. Em seu ser, Deus permanece inominável e não é propriedade de quem 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  186 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

pronuncia o nome de Deus: “A redução do divino a uma metáfora, a um único 
nome, é idolatria” (DEIFELT, 2006, p. 266). Disso concluímos, de um lado, que 
o conceito homoousios coloca-se no esforço humano e religioso de dizer algo 
sobre o Mistério e da necessidade que a igreja tem de “dar razões da própria 
esperança” (1Pe 3,15). De outro lado, esse conceito não absorve a totalidade do 
Mistério, de modo que há espaços para outras concepções.

Por isso, a teologia cristã não é um saber pronto e definitivo da fé. A con-
cepção da verdade é processual, histórica, e não existe a última palavra sobre a 
verdade, mesmo em doutrinas de fé. As conclusões de Niceia não escondem o 
fato de que Deus, como mistério, não pode ser expressado com categorias pre-
tensamente definitivas. Diz o papa Francisco: “O teólogo que se compraz com o 
seu pensamento completo e concluído é um medíocre. O bom teólogo e filósofo 
mantém um pensamento aberto, ou seja, incompleto, sempre aberto ao maius de 
Deus e da Verdade” (Veritatis Gaudium, n. 3). Então, tateamos o Mistério, certos 
de que, não obstante seu esse absconditus (ser oculto), Deus pode se deixar apre-
ender pelo intellectus fidei, embora não seja compreendido cabalmente, como 
nos mostra a teologia apofática. A teologia tem sempre conclusões abertas.

Conclusão
O concílio de Niceia foi o método utilizado para grandes discussões teoló-

gicas e a busca de convergências e sínteses consensuais na fé. Toda doutrina da 
igreja é sempre uma síntese de perspectivas diversas, favorecendo o que pos-
sibilita maior concordância, posicionando-se a favor de algumas, consideradas 
ortodoxas, mesmo com risco de parcialidade, enquanto outras propostas são con-
sideradas inapropriadas, erros ou mesmo heresias. O concílio não é um método 
perfeito, tem as fragilidades das pessoas que dele participam, mas mostra-se 
altamente viável para a igreja. Em nossos tempos, o concílio é uma fundamen-
tal contribuição para a realização da igreja sinodal que busca integrar todos os 
seus membros em processos de comunhão, participação e missão. Essa é uma 
importante contribuição do Concílio de Niceia para o modo de ser da igreja na 
América Latina, e em todo o mundo, impulsionando os passos para a comunhão 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  187 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

de fé, iluminando desafios que emergem de diversas realidades, e integrando os 
diferentes sujeitos eclesiais nos processos de discernimento e decisão.

Niceia teve a questão cristológica como foco, encontrando soluções para 
afirmar a divindade de Jesus Cristo, base para a fé cristã de todo o sempre. No 
conceito homoousios, utilizado para mostrar a unidade entre o humano e o divi-
no na pessoa de Cristo e inserindo-o no ser de Deus, destaca-se a compreensão 
de um Deus que não atua isoladamente, não é solitário, mas deixa espaço em si 
mesmo para a participação de outrem em seu projeto criador e salvador. Numa 
recepção contextualizada dessa fé de Niceia no continente latino-americano, 
afirmar a existência de Cristo em e como Deus, e a nossa existência em Cristo, 
implica entender-nos coparticipantes do seu projeto para toda a humanidade e 
toda a criação. Professar a fé de Niceia nesse continente, é tornar-se correspon-
sável com Deus para que os povos conheçam a realidade de comunhão que Ele 
é em si mesmo que, no seu amor, se extrapola ao mundo. E a fé que possibilita 
comungar nesse amor divino se compromete a vivê-lo concretamente na cons-
trução de uma nova ordem social, de justiça, igualdade, fraternidade humana e 
cuidado da Casa Comum. Tal é o caminho da recepção do Concílio de Niceia nas 
comunidades cristãs da América Latina.

Referências
BERKENBROCK, Volney J. “Fé cristã plural: a chance do retorno à catolicidade”. 

Atualidade Teológica, v.46, jan./abr.2014, p. 81-103.
BETTENSON, Henry. Documentos da Igreja Cristã. 5ª edição. São Paulo: ASTE, 

2011.
CESARÉIA, Eusébio de. História eclesiástica. Rio de Janeiro: CPAD, 2011.
COMBLIN, J. La crisis de la religión en la Cristiandad. Revista electrónica 

latino-americana de teología (RELat). Servicios Koinonia, n. 377, 2007. 
Disponível em https://www.servicioskoinonia.org/relat/377.htm. Acesso em 12 
fev. 2025.

CONCÍLIO VATICANO II. Documentos do Concílio Vaticano II. São Paulo: Paulus, 
2007.

CORBIN, Alain: “História do Cristianismo”. Em: Quando o Império Romano se 
torna cristão. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009.

DEIFELT, Wanda. “Contexto social, linguagem e imagens de Deus”. In SUZIN, Luiz 

http://revistas.pucsp.br/culturateo
https://www.servicioskoinonia.org/relat/377.htm


  188 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

Carlos (org.). Teologia para Outro Mundo Possível. São Paulo: Paulinas, 
2006, p. 263-276.

FERNANDEZ, Samuel, “Eusebio de Cesareia y a controvérsia arriana. Una nueva 
interpretación del estalido de la crisis”. Estudios Eclesiasticos, vol. 99, 
núm. 389, mayo 2024, p. 413-443.

FRANCISCO, Papa. Exortação apostólica Evangelii gaudium. Sobre o anúncio do 
Evangelho no mundo atual (EG). São Paulo: Paulinas, 2013.

FRANCISCO, Papa. Carta encíclica Laudato Si´. Sobre o cuidado da casa comum 
(LS). São Paulo: Paulinas, 2015.

FRANCISCO, Constituição apostólica Veritatis Gaudium. Sobre as universidades e 
as faculdades eclesiásticas. São Paulo: Paulinas, 2017.

FRANCISCO, Papa. Carta encíclica Fratelli tutti. Sobre a fraternidade e a amizade 
social (FT). São Paulo: Paulinas, 2020.

FRANCISCO, Papa. “Mensagem para o lançamento do Pacto Educativo Global” 
(2019, 12 de setembro). Disponível em: https://www.educationglobalcompact.
org/resources/Risorse/vademecum-portuges.pdf. Acesso em 12 fev. 2025.

GONZÁLEZ, Justo L. História ilustrada do cristianismo: a era dos mártires até a era 
dos sonhos frustrados. 2a edição. São Paulo: Vida Nova, 2011.

HINSON, E. Gleann., SLEPLERSKI, Paulo. Vozes do cristianismo primitivo: o 
cristianismo como movimento que celebra sua unidade na diversidade, 
feito por indivíduos comuns, rumo à institucionalização. São Paulo: Arte 
Editorial, 2010.

HORTEGAS, Monica Giraldo. “Religião popular e sincretismo na América Latina: 
uma análise decolonial”. Revista Vozes dos Vales – UFVJM – MG – Brasil 
– Nº 20 – Ano X – 10/2021, p. 6 (Reg.: 120.2.095–2011 – UFVJM – 
QUALIS/CAPES – LATINDEX – ISSN: 2238-6424 – www.ufvjm.edu.br/
vozes).

HUBER, Carlo. E questo Tutti Chiamano “Dio”. Analisi del linguaggio Cristiano. 
Roma, Editrice PUG, 1993.

KINZIG, Wolfram. “The Creed of Nicaea. Old Questions, New Answers”. The 
Ecumenical Review, vol. 75, n. 2, April 2023, p. 215-234.

KUNG, Hans. Ser cristiano. 4.ª ed. Madrid: Cristiandad, 1978.
MARCONI, Momolina. Prelúdio à História das Religiões. São Paulo: Paulus, 2008.
MARÍN MENA, TOMÁS J. “Nicea y la alteridade em Dios: relevancia ontológica, 

génesis dogmática y alcance histórico-salvífico”. Estudios Eclesiasticos, vol. 
99, núm. 389, mayo 2024, p. 477-513.

OLSON, Roger. História da teologia cristã: 2000 anos de tradição e reformas. São 

http://revistas.pucsp.br/culturateo
https://www.educationglobalcompact.org/resources/Risorse/vademecum-portuges.pdf
https://www.educationglobalcompact.org/resources/Risorse/vademecum-portuges.pdf
http://www.ufvjm.edu.br/vozes
http://www.ufvjm.edu.br/vozes


  189 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 165-189.

Paulo: Vida, 2001.
PALÁCIO, Carlos. “A identidade problemática”. Perspectiva Teológica 21 (1989) 

171-176
PALÁCIO, Carlos. “A originalidade singular do cristianismo”, Perspectiva Teológica 

26 (1994) 311-339.
QUEIRUGA, Andrés Torres. Do Terror de Isaac ao Abbá de Jesus. Por uma nova 

imagem de Deus. São Paulo: Paulinas, 2001.
SANTOS, Francisco Emanoel Lima. “A Escola de Alexandria e sua interpretação 

alegórica das Sagradas Escrituras”. PqTeo, v. 6, n. 11, p. 108-123, jan./jun. 
2023.

SCHILLEBEECKX, Edward. La história de un viviente. Matrid: Trotta, 2002
SHELLEY, Bruce L. História do cristianismo de todos: uma narrativa do 

desenvolvimento da Igreja Cristã através dos séculos. São Paulo: Shedd 
Publicações, 2004. p.112

SILVA, Gilvan Ventura da; MENDES, Normas Mendes (org). “Repensando o 
Império Romano”. Em: SILVA, G. V. da & MENDES, N. M. (Org.) 
A Relação Estado/Igreja no Império Romano (séculos III e IV). Rio de 
Janeiro: Mauad; Vitória, ES: EDUFES, 2006.

SOUZA, Alex Amorim de. O segundo Deus. Porto Alegre: Redes Editora, 2008.
SOUZA, Alzirinha; ARAGÃO, Gilbraz. “Fazer a igreja católica se mover: a 

pertinência do Evangelho no mundo contemporâneo”. Paralellus, Recife, 
v. 9, n. 22, set./dez. 2018, p.667-697.

STEIL, Carlos Alberto. “Catolicismo e cultura”. Em: VALLA, Victor Vincent (org.), 
Religião e cultura popular. Rio de Janeiro: DP&A editora, 2001, p. 30-31.

WOLFF, Elias. A teologia na academia: valores, desafios e possibilidades. Teología 
y Vida 63/2 (2022) 149-177.

http://revistas.pucsp.br/culturateo

