
  

Programa de Estudos 
Pós Graduados em 
Teologia - PUC/SP

DOI - 10.23925/rct.i111.72108

Testamento de Jó: Tradição, 
hermenêutica e religião popular

Testament of Job: Tradition, Hermeneutic and Popular Religion

*Francisco Benedito Leite

Resumo
O Testamento de Jó é um antigo escrito judaico ain-

da pouco estudado entre os eruditos na área de Religião do 
Mundo Antigo Greco-Romano. Certamente trata-se de uma 
reescrita do livro canônico de Jó, mas deve ser abordado 
como obra autônoma, dada a independência que seu conte-
údo adquiriu de sua fonte de inspiração. Por se tratar de um 
texto escrito em grego no período helenístico, provavelmen-
te na cidade de Alexandria, no Egito, traz as características 
dessa época e ambiente, que são a apocalíptica, a linguagem 
vulgar, a comicidade e o misticismo que flerta com a mági-
ca. No presente artigo apontaremos o desenvolvimento da 
tradição jobiana a partir do livro canônico de Jó, o processo 
hermenêutico que proporcionou o surgimento do livro e a 
hipótese de sua existência como manifestação da religiosi-
dade popular.     

Palavras-chave: Testamento de Jó. Jó. Apócrifo. Religião. Popular. 

Abstract
The Testament of Job is an ancient Jewish writing that 

is still little studied among scholars in the area of Religion in 
the Ancient Greco-Roman World. It is certainly a retelling of 
the canonical book of Job, but it must be approached as an 
autonomous work, given the independence that its content 
acquired from its source of inspiration. As it is a text written 

Texto enviado em
19.06.2025

Aprovado em
17.10.2025

*Doutor em Filologia e Língua Portuguesa pela Universidade de São Paulo (USP). Pesquisador 
na área de Ciências da Religião, bolsista de Pós-Doutorado Estratégico (CAPES) na Pontifícia 

Universidade Católica de Campinas (PUCC). Contato: ethnosfran@hotmail.com

Ano XXXIII - V. 34 - Nº 111 
Mai - Dez 2025

 230

mailto:ethnosfran@hotmail.com


  231 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

in Greek in the Hellenistic period, probably in the city of Alexandria, Egypt, it brings 
the characteristics of that time and environment, which are apocalyptic, vulgar language, 
comicality and mysticism that flirts with magic. In this article we will point out the deve-
lopment of the Jobian tradition from the canonical book of Job, the hermeneutic process 
that led to the emergence of the book and the hypothesis of its existence as a manifesta-
tion of popular religiosity.

Keywords: Testament of Job. Job. Apocryphal. Religion. Popular

Introdução

O livro conhecido como Testamento de Jó, segundo vários estudiosos, 
é uma das obras mais curiosas do judaísmo antigo. Trata-se de um 
pseudoepígrafo do Antigo Testamento, segundo a classificação pre-
dominante feita pelos estudiosos do hemisfério norte. Chama a aten-

ção por ser uma obra que comporta ao mesmo tempo as características da apoca-
líptica judaica, da literatura helenística vulgar e da religiosidade popular egípcia.

O Testamento de Jó tem como gênero literário o ‘testamento’, que é recorrente 
na literatura judaica da época, mas seu conteúdo é a reescrita do livro canônico 
de Jó, portanto, está inserido numa tradição que podemos chamar de ‘jobiana’. 
Apesar disso, o livro desenvolveu características literárias particulares, que estão 
ausentes no livro que o inspirou, e por isso tornou-se uma grandeza em si.

Por ter sido escrito no período helenístico, e por sua elaboração ter partido 
da versão grega de Jó que está na LXX, o Testamento de Jó herdou as principais 
características da literatura produzida nesse ambiente cultural, tais como o 
preenchimento das lacunas, a linguagem vulgar e a comicidade. Nesse mesmo 
período histórico, surgiu na cultura judaica o fenômeno da apocalíptica, que 
também deixou sua marca indelével no Testamento de Jó. Outrossim, a mágica 
praticada na religiosidade popular egípcia se inseriu na escrita desse livro.

Neste artigo vamos expor cada uma dessas características do Testamento 
de Jó e apresentar seu conteúdo. Procederemos do seguinte modo: primeiro 
apresentaremos o surgimento da tradição jobiana a partir da narrativa folclórica 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  232 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

que circulou oralmente até que fosse integrada ao poema sapiencial sobre Jó, 
e assim formasse o livro canônico que conhecemos como Jó. Em seguida, 
discutiremos o processo hermenêutico que proporcionou condições de seu 
surgimento. Depois o conteúdo da obra será exposto e discutido. Por fim, 
argumentaremos sobre a possibilidade de o Testamento de Jó ser uma obra da 
religiosidade popular e não de caráter sectário.

Temas inerentes à Teologia fazem parte da discussão a ser realizada sobre 
essa obra do judaísmo do Mundo Antigo. Estes são subsídios significativos 
para se compreender a literatura bíblica e apócrifa, mas a nossa reflexão se 
fundamenta no estudo literário atrelado às Ciências da Religião. A reflexão 
hermenêutica realizada por Wisse (2003) será subsidiada pelos trabalhos 
teóricos de Croatto (1986) e Ricoeur (2006), bem como pelos filólogos que se 
dedicaram a compreender as características da literatura helenística, como o caso 
de Auerbach (2007; 2011) e Bakhtin (2019). Collins (1974; 1984), Nickelsburg 
(2011) e outros estudiosos, que refletiram diretamente sobre o Testamento de Jó, 
fornecer-nos-ão uma compreensão dos elementos religiosos da obra. Todas as 
citações do Testamento de Jó foram feitas a partir de nossa própria tradução da 
edição crítica preparada por Brock (1967).

1. Uma tradição jobiana
Sabe-se que a recepção e a compreensão do conteúdo do livro canônico 

de Jó entre judeus do Mundo Antigo e cristãos dos primeiros séculos da atual 
era foi um fenômeno de grande complexidade hermenêutica. Isso se deve à 
dificuldade que essa obra teve para ser aceita tanto no cânon judaico quanto 
no cristão (TERRIN, 1994). Além disso, os procedimentos redacionais pelos 
quais passou, sobretudo a colocação de uma narrativa em prosa como moldura 
para uma reflexão existencial em versos (TERRIN, 1994; SCHMIDT, 2004) 
prejudicou ainda mais sua recepção. 

No que diz respeito à sua recepção no cânon, o judaísmo formativo aceitou 
a canonicidade de Jó somente no Concílio de Jâmnia, ocorrido entre o final 
do século I d.C. e início do século II d.C., no qual Jó foi classificado entre os 
“escritos” [hebr. ketuvim], que correspondem à terceira camada das escrituras 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  233 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

judaicas. Nesse caso, as obras classificadas como ketuvim consistem em livros 
periféricos para a instituição e devoção no judaísmo formativo. Entre os ‘escritos’ 
estão livros hagiógrafos, poéticos e sapienciais. Jó garantiu seu espaço entre eles 
porque foi considerado como uma obra hagiógrafa. Isso porque o livro em sua 
inteireza foi considerado registro do testemunho da vida de um homem justo que 
resistiu às provações. 

Apesar de Jó ter sido considerado um livro hagiógrafo da Bíblia 
Hebraica, como acabamos de afirmar, essa obra acumulava ao mesmo tempo 
as características do gênero poético e do gênero sapiencial. Assim o livro foi 
incluído no cânon cristão – a Vulgata Latina – como um texto poético, e por 
isso foi colocado depois de Ester e antes do livro dos Salmos, representando 
uma espécie de transição entre os livros de gênero hagiógrafos para os de gênero 
poético. Enquanto isso, na LXX o livro de Jó variou sua posição, talvez porque, 
diferentemente dos cristãos que parecem ter considerado seu gênero híbrido, os 
judeus helenizados que produziram a LXX discordaram quanto à classificação 
estrita de seu gênero.

Terrin (1994) aponta que os teólogos discutem quanto à relevância do livro 
de Jó para os cristãos dos primeiros séculos da era comum, uma vez que os 
livros hagiógrafos não eram reconhecidos como livros sagrados para os judeus 
da Palestina na época dos primeiros cristãos. Apesar disso, reconhece-se a 
importância que Jó tem para a Epístola de Tiago e a relação que pode haver 
entre Jó 5.13 e I Coríntios 2.19, e os teólogos discutem paralelos do conteúdo 
de Jó com pelo menos dezoito passagens do Novo Testamento. Ao que me 
parece, esses pontos de contato e a discussão existente são fatores que indicam 
suficientemente algum nível de importância de Jó para alguns autores dos livros 
do Novo Testamento. 

Quanto ao seu conteúdo e coerência literária, o livro de Jó também tem 
uma história complexa, pois, conforme certo consenso entre os estudiosos, uma 
antiquíssima narrativa folclórica (Jó 1-2; 42.7-17), que circulava oralmente, foi 
utilizada como moldura para um conteúdo poético de gênero sapiencial (3-42.6), 
que foi escrito no século VI a.C. No entanto, mesmo na extensão do conteúdo 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  234 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

poético há certamente várias inserções que são discutidas pelos especialistas, 
das quais, duas são amplamente reconhecidas: cântico da sabedoria, em Jó 28 e 
discurso de Eliú em Jó 32-37 (SCHMIDT, 2004).

Greenberg resume a compreensão predominante que se tem sobre o processo 
de formação do livro de Jó do seguinte modo:

É essa a velha história – frequentemente chamada de conto 
folclórico – que se supõe ter sido conhecida pelo público de 
Ezequiel1. Mais tarde, prossegue a hipótese, um pensador bem 
mais profundo (talvez sobrevivendo do Exílio Babilônico e 
sua crise de fé) usou o infortúnio temporário do herói como 
cenário para seu poema, no qual a sabedoria convencional do 
conto é radicalmente posta em questão (1997, p.305).

Em época posterior surgiu o livro de Jó em língua grega, que faz parte da 
LXX, do qual Lourenço (2018) afirma que o resultado dessa obra não foi uma 
tradução, mas sim uma paráfrase com muitas diferenças do livro de Jó que está 
na Bíblia Hebraica. Além disso, a versão grega de Jó, que poderíamos afirmar 
na melhor das proposições, que foi feita por equivalência dinâmica, não foi 
concluída na época, sendo necessárias várias intermediações até que Orígenes 
(c. 185 d.C.–253 d.C.) proporcionasse a conclusão do livro de Jó em língua 
grega a partir da coleta de trechos fragmentares que tinham sido traduzidos 
anteriormente.

Sem tocar em incontáveis contrastes pontuais cuja compreensão ficaria 
restrita a hebraístas, mas dirigindo nosso olhar para pontos que podem ser 
observados por qualquer estudioso de Teologia e Ciências da Religião que tenha 
uma visão geral do assunto, não é difícil apontar no livro de Jó as evidentes 
contradições existentes entre as concepções teológicas que estão na moldura 
escrita em prosa (prólogo: 1-2 e epílogo: 42.7-17) e a parte mais extensa que foi 
escrita em versos (poesia: 3-42.6). 

Assim verificamos que na moldura do livro, satã é o culpado pelos males 
que acontecem a Jó, pois Yahweh apostou em sua integridade e justiça ao ser 
provocado por satã quanto aos valores de Jó estarem atrelados aos benefícios que 

1.  Ezequiel 14.12-20.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  235 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

ele recebia da divindade, sua riqueza, saúde e família. Jó resiste a tudo, inclusive 
às afrontas de sua esposa, e permanece como justo e íntegro diante de Yahweh. 
Enquanto isso, na parte poética do mesmo livro, a ocorrência do mal sobre a vida 
de um homem justo chamado Jó é um grande mistério e a causa de sua angústia 
e da bela discussão versificada que mantém com seus amigos. O Jó da poesia 
não é tão fiel a Deus como o da prosa, pois seus discursos poéticos indignados e 
revoltosos beiram a blasfêmia, se é que não a cometem de fato.  

Não se ignora que o satã [hebr. ha satan] do prólogo do livro de Jó é uma 
figura que remete a uma mitologia cananeia antiga, na qual o significado da palavra 
satã é “adversário” no sentido ordinário do termo. Conforme essa mitologia, 
o ente comparece regularmente à assembleia celestial com a incumbência de 
acusar os seres humanos diante de Yahweh. Isso significa que na época em que o 
prólogo do livro de Jó circulava oralmente e mesmo depois, quando serviu como 
moldura para o livro canônico, o nome satã não tinha adquirido o significado que 
veio a receber com o desenvolvimento da apocalíptica judaica, quando passou a 
ser a personificação do opositor do deus único dos judeus e de seus fiéis. 

Na prosa do livro de Jó há o que os teólogos que estudam os livros sapienciais 
convencionaram chamar de “teologia da retribuição”, que consiste na lógica de 
que o justo recebe coisas boas da divindade, enquanto o injusto recebe coisas 
más. Essa lógica fez parte do sistema oficial de várias religiões em algum estágio 
de seu desenvolvimento histórico. No judaísmo antigo a teologia da retribuição 
foi especialmente importante em determinados momentos porque tratava-se de 
uma religião sem o além-túmulo. Conforme a crença da época, todas as benesses 
e maldições a serem proporcionadas pela divindade o seriam na vida presente.

Na parte do livro escrita em versos, o sofrimento sem causa justificada leva 
o protagonista a questionar o próprio Deus, a discutir com seus amigos sábios, 
a amaldiçoar o dia de seu nascimento e a entrar em uma profunda angústia 
existencial, que é expressa poeticamente. Na extensão poética do livro satã não 
existe, pois não é mencionado nem sequer uma vez nessa parte da obra. O que 
significa que o problema do mal não é mitológico, pois não há a contextualização 
do que ocorre num cenário celeste, como acontece no prólogo. Ao invés disso, 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  236 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

no poema a questão é densamente filosófica, e foi identificado por vários 
pensadores de épocas posteriores como uma obra cujo significado permanece 
relevante posteriormente. 

Destaca-se nesse sentido o que se expressa em Resposta a Jó, de Carl 
Gustav Jung, o qual mesmo escrevendo do ponto de vista médico, da psiquiatria, 
afirmou: “O livro de Jó serve de paradigma de uma forma de experiência íntima 
de Deus, experiência que possui um significado particular para a época em que 
vivemos” (2022, p.18). A obra de Jung pode ser considerada controversa em 
muitos sentidos e pouco relevante para a compreensão histórica e exegética 
do livro de Jó, mas aponta o fascínio que o sentimento de angústia latente e 
a beleza poética expressas pela personagem Jó se inspiraram em intelectuais 
da época moderna. 

De acordo com Terrin (1994), o livro de Jó não chega a ser uma teodiceia, 
porque não alcança resposta alguma para o problema do sofrimento injusto que 
sobrecarrega Jó, bem como não se dedica a refletir sobre a origem do mal. Ao 
abordar o conteúdo poético, Terrin chega a afirmar que o livro de Jó pode ser 
considerado “um tratado anti-religioso” (1994, p.7). A resolução dos problemas 
enfrentados por Jó – que é narrada no prólogo e no epílogo do livro – chega a 
ser uma “paródia” da compreensão da graça divina (Terrin, 1994, p.58), pois 
o poema acaba em aporia. Na conclusão de Terrin (1994) isso revela um Deus 
que não pode ser reduzido ao nível humano de justiça. Se esse reducionismo 
acontecesse a consequência seria o cometimento de idolatria. O prólogo, por sua 
vez, dada sua lógica da retribuição divina, tem sua resolução no epílogo (42.7-
17) com um Deus ex machina que concede a Jó o dobro do que havia perdido, 
uma narrativa simplista, longe da profundidade ‘filosófica’ da poesia de Jó.  

Na perspectiva de abordagem literária integrada às Ciências da Religião, o 
julgamento teológico de Terrin (1994), que contrapõe o alto valor teológico da 
parte poética do livro de Jó ao anedótico conteúdo do prólogo e do epílogo, não 
é relevante. Apesar disso, é importante a indicação feita tanto por ele quanto 
por outros teólogos que pesquisaram em profundidade a Bíblia Hebraica no que 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  237 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

diz respeito à pluralidade de interpretações da mesma tradição antiga que está 
relacionada a Jó, a qual se denomina tradição jobiana.

O Testamento de Jó se inseriu tardiamente na história plural da tradição 
jobiana, pois foi escrito para compreender e atualizar a tradição folclórica que 
apresentava como herói um justo sofredor. Essa antiga tradição oral já tinha 
sido transformada em texto escrito e integrada como moldura de uma poesia 
do período clássico da cultura de Israel. Na sequência, o material, que estava 
em língua hebraica, foi parafraseado para a língua grega e compartilhado entre 
judeus e cristãos dos primeiros séculos por meio da LXX. 

2. Proposta hermenêutico-literária
Por meio das ciências da linguagem e da hermenêutica reconhecemos 

que a interpretação não é um processo passivo, antes, o confronto entre dois 
interlocutores (leitor e texto) que implica na criação de sentido ao gerar novos 
textos. Foi de acordo com essa compreensão que José Severino Croatto (1986) 
apontou que a linguagem produz o surgimento de novos textos, que em seu sentido 
etimológico são “‘tecidos’ ou ‘uma trama’ em que os elementos da língua estão 
organizados segundo funções estruturadas que, como tais, produzem um sentido. 

Conforme essa compreensão hermenêutico-literária fundamental, 
apresentaremos a partir do próximo parágrafo o Testamento de Jó, que está 
relacionado com a antiga tradição jobiana que circulou no contexto do judaísmo 
antigo como produção de sentido a partir da criação de novos textos.  

Embora todas as informações sobre a história da composição e recepção do 
livro hebraico de Jó não estejam no centro da nossa preocupação nesse texto, 
permanecem sendo relevantes porque apontam para uma provável justificativa 
quanto ao surgimento do Testamento de Jó. Esse livro foi escrito em língua grega 
durante o período do domínio do Império Romano, “entre o fim do século I a.C. 
e o início do século II d.C.” (HARALAMBAKIS, 2012, p.29 – tradução nossa). 
Sua elaboração provavelmente se deu no Egito (GRUEM, 2009), entre círculos 
sectários do judaísmo ou como manifestação da religiosidade popular judaica. 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  238 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

Como é evidente, o Testamento de Jó é uma reinterpretação do livro canônico 
de Jó, que por sua vez está ligado a uma antiga tradição oral, o que implica uma 
relação dialógica (VOLÓCHINOV, 2017) entre textos que atravessaram séculos. 
Nesse caso, a justificativa para o surgimento do Testamento de Jó está relacionada 
com o processo hermenêutico que levou à criação de novos sentidos para as 
narrativas pertencentes às antigas tradições. O que ocorreu para que determinada 
tradição se mantivesse relevante no contexto histórico-cultural que se renovou, 
ao invés de se preservar o antigo sentido e perder totalmente sua relevância e 
assim ocorrer a total obsolescência de tal narrativa no contexto cultural em vigor.

Nesse sentido, Maarten Wisse afirma que “o Testamento de Jó é um caso 
ideal para refletir sobre a natureza das interpretações religiosas das Escrituras” 
(2003, p.46 – tradução nossa). De acordo com o autor, para a compreensão 
do Testamento de Jó, exige-se o reconhecimento de sua natureza midráshica. 
Wisse também destaca o elemento humorístico nesse texto e ainda afirma que 
o Testamento de Jó “é uma nova versão da história de Jó no estilo da hagadá 
judaica. O gênero é o testamento, típico do judaísmo do segundo templo (2003, 
p.35 – tradução nossa). 

John Collins (1984) afirma que é uma imprecisão chamar de midráshico o 
procedimento que produziu o Testamento de Jó. Apesar dessa afirmação, talvez 
não haja necessariamente uma discordância entre Collins (1984) e Wisse (2003) 
no que diz respeito ao processo que levou ao surgimento do Testamento de Jó, 
pois Collins afirma que o Testamento de Jó é “a reescrita do livro canônico de Jó” 
(1984, p.349 – tradução nossa). A diferença entre os dois autores está na utilização 
que fazem do termo “midráshico”, pois Collins (1984) é mais específico na 
utilização dessa palavra, enquanto Wisse (2003) faz um uso generalizado desse 
termo e assume isso em seu livro.

Para nossa abordagem, a utilização ou não do termo midrash é irrelevante, 
pois não interessa o procedimento exegético utilizado pelo autor do Testamento 
de Jó, o importante é que esse livro é a reelaboração de uma obra da Bíblia 
Hebraica. O resultado dessa reelaboração é um livro autônomo, melhor 
classificado como testamento, como mostraremos mais abaixo. 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  239 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

É justamente o processo hermenêutico chamado de “reescrita” [retelling] que 
se destaca como procedimento hermenêutico realizado no período helenístico. 
Nessa época a antiga literatura judaica foi revisitada após as seguidas e intensas 
crises pelas quais os judeus passaram.  

Assim, a busca pela compreensão da aliança de Yahweh com seu povo 
realizada pelos judeus ao longo do período helênico levou à reescrita das 
escrituras sagradas. Isso se deu por meio da elaboração de muitos livros que 
foram redigidos a partir do século II a.C. – todos eles eram apocalípticos em 
algum nível. Essas obras seriam conhecidas pela posteridade como livros 
deuterocanônicos, apócrifos e pseudoepígrafos.  

Diante de tantas e seguidas crises tanto políticas quanto existenciais 
instauradas no povo judeu desde o exílio babilônico (c. 597 a.C. – 538 a.C.), 
passando pela perseguição religiosa realizada por Antíoco Epífanes (175 a.C. 
– 164 a.C.), pela dinastia dos hasmoneus, que era considerada apóstatas (140 
a.C. – 37 a.C.) e pelo domínio dos romanos (a partir de 62 a.C.), o povo judeu 
reinterpretou suas escrituras sagradas à luz das novas influências recebidas ao 
longo desse percurso histórico, sobretudo com as sabedorias babilônica, persa e 
grega que marcaram o pensamento judaico dali em diante.  

O período histórico que está entre a perseguição religiosa que os selêucidas 
impuseram aos judeus e a destruição de Jerusalém sob o imperador romano 
Adriano (175 a.C. – 135 d.C.) foi a época em que surgiram muitos livros 
apocalípticos. As interpretações das antigas tradições dos judeus que faziam 
parte dessas obras foram rejeitadas por círculos judaicos e cristãos oficiais, que 
gradativamente começaram a se destacar a partir do século II d.C até alcançarem 
a hegemonia ideológica em época posterior.

Nesse momento histórico de efervescência da imaginação apocalíptica em 
que surgiram tantos livros revelatórios, o Testamento de Jó veio bem a calhar 
como atualização de um antigo livro judaico. Isso porque a ideia de desvelamento, 
que é a característica que nomeia a apocalíptica, presume uma realidade dualista, 
na qual apenas uma das partes que a compõe pode ser vista e compreendida pelos 
seres humanos sem a revelação dada por Deus. Conforme apontou Collins (1974; 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  240 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

1984) no Testamento de Jó, algumas personagens são dotadas do conhecimento 
revelatório dado por Deus e outras não. Jó é o personagem destacado, que 
obteve a revelação por meio de um anjo, a partir dele, outros também recebem a 
revelação divina.

Nickelsburg descreve o conhecimento da revelação obtido por Jó no 
Testamento de Jó do seguinte modo:

Jó obtém discernimento dessa distinção e é contrastado com 
outros personagens que carecem de discernimento. A trama que 
se desdobra retrata o discernimento de Jó em vários estágios 
e descreve como certos outros personagens vão da ignorância 
ao conhecimento, da incredulidade à salvação, com Jó sempre 
desempenhando o papel de mediador (NICKELSBURG, 
2011, p.586).

Mesmo sendo uma literatura de relevante valor para se compreender 
o pensamento religioso judaico e cristão do Mundo Antigo, ainda no mundo 
contemporâneo há muita rejeição quanto à sua importância com base em 
argumentos teológicos. Sobre a ocorrência desse fato, Collins afirma:

Decidamos o que quisermos sobre o valor teológico de tais 
escritos, é óbvio que um forte preconceito teológico pode 
impedir a tarefa de reconstrução histórica e dificultar que 
prestemos atenção suficiente à essa literatura para permitir-
nos sequer entendê-la. Será bom suspendermos o julgamento 
teológico até termos domínio da literatura (2010, p.18). 

Apesar dos problemas enfrentados no âmbito da Teologia, a existência 
dessa literatura aponta para o potencial interpretativo das escrituras, que foi 
desenvolvido pelos judeus a partir do período helênico. Paul Ricoeur afirmou: 
“Nunca escondi minha convicção de que o pluralismo de interpretação não 
constitui um defeito, mas uma riqueza para a hermenêutica bíblica. O caráter 
inesgotável da mensagem bíblica encontra sua verificação nas ramificações da 
interpretação” (2006, p.199).

Na literatura judaica antiga os processos de interpretação e reescrita se 
aproveitaram de uma característica inerente à literatura bíblica escrita em língua 
hebraica, que é a construção elíptica e lacunar de seu texto. Erich Auerbach foi 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  241 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

o responsável por identificar esse procedimento em seu famoso artigo A Cicatriz 
de Ulisses (2010). 

Nesse sentido, referindo-se à característica literária do livro canônico de 
Jó para apontar para o processo que possibilitou o surgimento do Testamento 
de Jó, Wisse afirma: [...] “muitas coisas são ambíguas ou deixam em aberto, 
portanto, exigem dos leitores atividade interpretativa para preencher os espaços” 
(2003, p.47 – tradução nossa). Após essa afirmação, Wisse (2003) explica 
sua compreensão de que as lacunas do livro canônico de Jó proporcionaram 
condições para o surgimento do Testamento de Jó, que preencheu as lacunas 
do livro bíblico com elementos culturais e informações que só passaram a estar 
disponíveis na época do helenismo.

Em outro de seus artigos, intitulado Sacrae scripturae sermo humilis 
(2007), Auerbach comenta sobre o estilo dos livros cristãos primitivos e atribui-
lhes o qualificativo “realismo baixo”. Os livros tratados por Auerbach, que estão 
inseridos no Novo Testamento são obras judaicas escritas em língua grega e, 
dada a fronteira cultural que ocupam, caracterizam-se como literatura vulgar no 
contexto do Império Romano em que surgiram. 

O Testamento de Jó assemelha-se à literatura neotestamentária nessa 
característica, porque também é uma obra judaica escrita em língua grega e, 
portanto, caracteriza-se como vulgar, tanto em seu conteúdo quanto em sua 
escrita, tendo em vista a cultura hegemônica Greco-Romana da época e do 
ambiente em que surgiu.

O filólogo russo Mikhail Bakhtin, ao analisar a importância da paródia nos 
gêneros do Mundo Antigo, afirmou: 

Estamos convencidos de que, em termos literárias, não houve 
um único gênero rigorosamente direto, um único tipo de 
discurso direto – ficcional, retórico, filosófico, religioso ou 
de costumes – que não tenha ganhado um duplo paródico-
travestizante, uma contrapartie cômico-irônica. Ademais, 
esses duplos paródicos e essas representações cômicas do 
discurso direto foram, numa série de casos, tão consagrados 
pela tradição e tornaram-se tão canônicos como os seus 
protótipos elevados (2019, p.27)

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  242 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

Interessante observar que Peter Machnist (1997) entende que o Testamento 
de Jó, mesmo em seu trecho de mais difícil acepção, não deve ser lido como pura 
fantasia. Ao invés disso, o autor propõe que se deve entender seu conteúdo como 
um esforço interpretativo sério para superar o problema do livro canônico de Jó 
à luz das escrituras sagradas. 

Mesmo que o Testamento de Jó seja reconhecidamente uma obra de 
características cômicas2, em muitos aspectos isso não fez com que seu conteúdo 
não fosse levado a sério na cultura do Mediterrâneo durante o Mundo Antigo, 
onde, conforme a terminologia de Bakhtin (2019), existiam os gêneros sério-
cômicos. Isso significa que a obra Testamento de Jó pode ser considerada uma 
paródia do Jó canônico sem que com isso perca sua relevância no âmbito religioso. 

Na verdade, é preferível dizer que o Testamento de Jó tem características 
paródicas, pois Bakhtin (2019) trata de gêneros paródicos do período helenístico 
e não da paródia como gênero específico. Essa característica se destaca nesse 
livro quando lemos as poesias dissimuladas (Test Jó 25.4-8; 32.1-12; 33.3-9; 
43.5-17), pois é certo que esses trechos não são poéticos de fato, o objetivo 
é apenas rebaixar o gênero da poesia hebraica. O rebaixamento do gênero 
sapiencial endossa nossa afirmação sobre as características paródicas desse 
livro, como se pode ver na citação a seguir:

O alimento entra pela boca, e também pela mesma boca se 
bebe água e se manda para a mesma faringe; quando os dois 
caem na latrina, uma está separada da outra. Então quem separa 
essas coisas?” Bildade disse: “Desconheço”. Eu, tomando a 
palavra novamente, disse-lhe: “Então, se não compreendem 
a trajetória do corpo, como entenderão as celestiais? (Test Jó 
38.3-5 – tradução nossa)

Evidentemente este não é um dito de sabedoria nem uma reflexão sapiencial, 
ao invés disso, é o rebaixamento da antiga sabedoria hebraica que tinha chegado 
ao seu ápice no século VI, período chamado de clássico, quando foi escrito o 
livro canônico de Jó, peça de primor literário para aquela cultura. Aqui a reflexão 

2.  Estudiosos utilizam termos como “bem-humorado” e “divertido” para se referir ao 
que definimos por cômico. Cf. Wisse (2003, p.35), Law (2003, p.6618), Spittler (2016, p.829). 
Klancher (2010).

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  243 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

é fisiológica e aborda um tema relacionado com evacuação e excrementos, o que 
nunca seria incluído num texto canônico da cultura helênica. 

Perceba também que a grande benevolência, a impressionante riqueza e a 
incomensurável fartura dos bens de Jó (Test Jó 9-15) são descritos em “proporções 
ridículas”, conforme Jesse Rogers (2012, p.403 – tradução nossa), como se pode 
ver no trecho a seguir: 

Os que ordenhavam as vacas reclamavam do leite que escorria 
nas montanhas, e a manteiga se dissolvia nos meus caminhos, 
e os meus gados, de tão numerosos, deitavam-se por causa 
das crias entre pedras e montanhas, e, por causa dessas coisas, 
a montanha era banhada de leite e era como se a manteiga 
tivesse se coagulado, e cansavam-se os meus escravos que 
preparavam a comida das viúvas, dos órfãos e dos pobres; 
desprezando amaldiçoavam-me dizendo: “Quem dera desse-
nos de suas carnes para nos saciar?” mesmo sendo eu muito 
agradável (Test Jó 13.1-6 – tradução nossa).

Também são claramente paródicas a descrição de Jó sentado no merdeiro 
(Test Jó 20.7), a repetição de que vermes estavam em seu corpo (Test Jó 20.8 
pasim), a menção ao seu fedor insuportável (Test Jó 30.6) e, sobretudo, os refrões 
que zombam de Jó “Por onde anda a glória do seu trono” (Test 32 - tradução 
nossa) e de Sítidos “ela que agora com o cabelo paga por pães” (Test Jó 25 - 
tradução nossa).

Com as chaves de leitura do preenchimento de lacunas, da literatura 
helenística vulgar e das características paródicas, poderemos nos aproximar do 
Testamento de Jó, compreendendo-o como a reescrita do livro canônico de Jó, 
mas, apesar disso, abordando-o como a obra independente que se constituiu.  

3. O conteúdo do Testamento de Jó
O Testamento de Jó, embora tenha sido escrito por judeus em língua grega, 

foi cultivado por cristãos em mosteiros durante a Idade Média e reproduzido em 
época ainda posterior ao Medievo. Há dois manuscritos fragmentados em copta 
do século IV, quatro manuscritos em língua grega que foram escritos em grego 
bizantino entre os séculos XI e XVI e nove manuscritos em eslavo antigo que 
foram preservados em mosteiros durante a Idade Média. 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  244 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

Uma vez que as versões do livro nos três idiomas existentes são 
substancialmente diferentes, como aponta Haralambakis (2012), as informações 
sobre do texto que serão dadas por nós a seguir se basearam exclusivamente no 
Testamento de Jó em língua grega, a partir do que foi obtido na edição crítica 
preparada por Brock (1967), que também serviu às principais traduções feitas 
para as línguas modernas (SPITTLER, 2016; PIÑERO, 1987, CAPELLI, 2000). 

No que diz respeito ao conteúdo e às características literárias do Testamento 
de Jó, podemos começar por afirmar que seu gênero é o do “testamento”, tanto 
por causa de seu conteúdo quanto por causa da sua estrutura. Ao que tudo 
indica, o desconhecido autor do Testamento de Jó pretendeu que seu livro 
estivesse relacionado em ambos os sentidos com o apócrifo conhecido como 
Os Testamentos dos Doze Patriarcas, que é modelar para o gênero testamento. 
Em Testamento de Jó, a personagem Jó é construída como um dos patriarcas dos 
Testamentos dos Doze Patriarcas, que têm suas virtudes destacadas nessa obra. 
No caso de Jó, chama a atenção, sobretudo, a virtude da paciência, como destaca 
Russel P. Spittler (1989). 

Com base nessa característica e na enfática crítica à exogamia (Test Jó 45.4), 
parece que a intenção do Testamento de Jó é apresentar seu protagonista como 
o décimo terceiro dos patriarcas de Israel, porque segundo sua narrativa, após 
a morte de sua primeira esposa, Jó se casou com Diná, filha de Jacó, e assim se 
inseriu na linhagem do povo de Israel (Test Jó 1.6), uma vez que já era um pagão, 
mais propriamente um edomita, convertido à religião judaica. O casamento de 
Jó com Diná também está no Targum de Jó, conforme aponta Legaspi (2008).

O Testamento de Jó simula a estrutura literária (NICKELSBURG, 2011) de 
Os Testamentos dos Doze Patriarcas. Tanto em um livro quanto em outro nota-
se que na abertura do texto há um discurso exortativo em primeira pessoa que é 
sucedido por uma narrativa em flashback. Após terminar de contar sua história, 
sucede-se a distribuição da herança para seus filhos e filhas e consequente 
transmissão do conhecimento que lhe foi revelado à posteridade. Por fim, segue-
se a menção da morte da personagem rodeada por seus familiares.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  245 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

Nessa obra que foi escrita na época do helenismo, o personagem principal é 
Jobab, rei do Egito (Test Jó 28.7), que teve seu nome mudado por Deus para Jó 
(Test Jó 2.1), após sua conversão ao deus único, criador de todas as coisas, assim 
como ocorre a Abraão na narrativa de Gênesis. Harkins (2004) e Legaspi (2008) 
nos lembram da existência de um Jobab, que foi rei de Edom, conforme o livro 
de Gênesis 36.31-39. É curioso que no Testamento de Jó, apesar de a personagem 
Jó ser edomita, é rei do Egito e não de Edom, como está no Gênesis. Essa ideia 
parece ser exclusiva desse livro e não contar com apoio de outras tradições.

Como é característica fundamental do gênero testamento, o patriarca, que 
é o personagem principal, reúne seus filhos e filhas para contar, em primeira 
pessoa, sua história e dividir sua sabedoria com eles, que representam as 
gerações futuras. Na verdade, mais do que sabedoria, o patriarca compartilha 
a revelação que obteve de Deus e que está oculta a humanidade até que o livro 
que registra sua narrativa seja lido pela geração posterior, que é o leitor real da 
obra (extradiegetico), portanto promove-se um efeito de metalinguagem. Esse 
é o cenário da abertura do livro e será também o cenário de seu encerramento. 

A narrativa começa pela conversão de Jobab ao Deus de Israel, o que ocorreu 
após ele ter refletido solitariamente sobre a capacidade do ídolo de criar as coisas 
que existem. Vejamos como o livro narra isso:

Antes que o Senhor me desse o nome de Jó, quando me 
chamava Jobab, vivia bem próximo de onde se presta culto 
ao ídolo e, como via frequentemente que lhe ofereciam 
holocaustos, refleti comigo mesmo dizendo: acaso este é o 
deus que fez o céu, a terra, o mar e a nós mesmos? Como 
saberei? (Test Jó 2.1-4 – tradução nossa)

Esse tipo de narrativa de conversão de um pagão ao judaísmo (e em época 
posterior ao cristianismo) é recorrente na literatura apócrifa tanto judaica quanto 
cristã. Os livros apócrifos que narram esse tipo de conversão compartilham a 
ideia de que um pagão poderia se converter com base numa teologia natural, ou 
seja, de acordo com essa concepção, qualquer ser humano poderia refletir sobre 
a irrelevância de um ídolo e sobre a sua incapacidade de fazer qualquer coisa. 
Diante desse tipo de reflexão e da contemplação da grandeza da criação, a pessoa 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  246 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

poderia chegar à conclusão da existência de um deus grandioso que fez todas as 
coisas, e essa divindade é o Deus único dos judeus e dos cristãos.

No caso particular do Testamento de Jó, o protagonista conta com a 
manifestação de um anjo para sua conversão, após ter refletido solitariamente 
sobre a incapacidade do ídolo. O anjo é um elemento característico nas narrativas 
apocalípticas, e Collins (1984) aponta sua importância nesse livro. Apesar disso, 
na maioria dos livros apocalípticos, o anjo aparece como guia de um visionário 
que conhece o além por meio de visões celestiais (COLLINS, 2010). Aqui, ao 
invés disso, o anjo apenas introduz o que acontecerá a Jó. O que sucede durante 
a noite, enquanto está em sua cama e o anjo se manifesta para ele e lhe diz que 
não é Deus quem recebe adoração no templo que há ali próximo, “mas a potência 
do diabo” (Test Jó 3.3 – tradução nossa). 

Ao receber essa revelação, Jó pede permissão para destruir o templo do 
ídolo, mas o anjo lhe admoesta: “se empreendes purificar o lugar de Satanás, ele 
se levantará contra você com ira para uma guerra, só que não poderá causar sua 
morte” (Test Jó 4.3 – tradução nossa). Ao destruir o templo do ídolo, mais uma 
vez Jó se assemelha a Abraão, mas, dessa vez, não ao Abraão bíblico, mas ao 
Abraão do livro apócrifo Apocalipse de Abraão e do livro apócrifo dos Jubileus. 
Em ambos os livros o patriarca rejeita a religião idólatra de seus ancestrais e 
se torna literalmente um iconoclasta para cumprir o que ele entende ser seu 
comissionamento, uma tarefa pia. 

Como na sequência da narrativa ocorre de Jó e seus homens destruírem o 
templo do ídolo (Test Jó 8.1-3), Satanás promove graves males contra a vida 
de Jó ao causar um desmoronamento que mata todos os seus filhos (Test Jó 
18.1), ao levar toda a sua riqueza (Test Jó 5.3), ao provocar o saque de suas 
propriedades e bens (Test Jó 17.4b) e ao provocar-lhe doenças abomináveis que 
passam a assolá-lo e levam à sua exclusão do convívio com as outras pessoas da 
sociedade (Test Jó 20.6). Tudo isso indica que o sofrimento de Jó é um ataque 
que Satanás empreende como vingança por ele ter destruído o templo do ídolo, 
onde ele recebia adoração.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  247 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

De acordo com Gruem (2009), a destruição do templo do ídolo se 
fundamenta em passagens bíblicas como Êxodo 34.13 e Deuteronômio 7.5, nas 
quais Yahweh ordena que os lugares sagrados dos cananeus sejam destruídos. 
Também na obra apocalíptica de Jubileus, Abraão incendeia um templo idólatra. 
De acordo com Gruem (2009), essas tradições podem ter sido recebidas pelo 
autor no tumultuoso contexto de guerras judaicas do século I d.C, e pode ter sido 
inspirado pela destruição do templo dedicado a Serapis, em Alexandria, ocorrido 
entre 115 e 117 d.C.

Nota-se que diante de tantos ataques de Satanás, a principal virtude que 
caracteriza a atuação de Jó nesse livro é a perseverança, como apontou Cees 
Haas (1989). O próprio Jó afirma ao anjo antes de começar seu embate contra 
Satanás: “Serei paciente até a morte e não desistirei” (Test Jó 5.1 – tradução 
nossa). Assim Jó exerce a resistência – nesse caso, a palavra está no mesmo 
campo semântico que perseverança e paciência (HAAS, 1989) – diante de tantos 
astutos e diferenciados ataques de Satanás, pois ele está consciente do que está 
acontecendo, uma vez que aceitou travar uma guerra com seu adversário ao 
destruir o templo que lhe proporcionava adoração. 

Nessa obra não há a ironia do prólogo (Jó 1-2) do livro canônico de Jó, 
de acordo com o qual o sofrimento de Jó ocorre porque Yahweh apostou na 
integridade de Jó contra o satã que a questionou, sem que Jó e outros seres 
humanos soubessem o que estava acontecendo. No Testamento de Jó também 
não há a angústia existencial que toma Jó quando discute poeticamente com seus 
amigos sobre o porquê de seu sofrimento.

No Testamento de Jó Satanás não é aquela figura mitológica que se apresenta 
na coorte celeste junto com os filhos de Deus (Jó 1.6), como ocorre no livro 
canônico. Longe disso, agora “Satanás é unilateralmente mal” (ROGERS, 2012, 
p.402 – tradução nossa), pois ele enfrenta Jó cotidianamente, e luta contra ele 
como um atleta (Test Jó 27.3), Satanás se metamorfoseia de várias formas para 
afrontar Jó (transforma-se em: “esmoleiro” em 6.4; em “rei dos persas” em 17.1; 
e em  “padeiro” em 23.1), interfere no pensamento de Sítidos, primeira esposa 
de Jó (Test Jó 26.6) e é responsável por vendavais destruidores (Test 20.5, 18.1). 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  248 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

De muitos modos o Satanás do Testamento de Jó adianta as características 
dos diabos medievais, dada sua pessoalidade e interação direta com os seres 
humanos, como poderíamos ver, por exemplo, na obra de Aron Gurevich 
Medieval Popular Culture (1988). Nesse livro o autor russo aborda o diabo no 
imaginário popular da Idade Média e aponta para sua curiosa relação com os 
seres humanos. Talvez Jonathan Trotter (2012) concorde com essa afirmação, 
pois ele descreve Satanás não como um anjo caído nem como uma força má 
semelhante ou contrária a Deus, mas como um tentador da humanidade um 
testador de justos, um enganador disfarçado.

De acordo com Collins (1984), Jó consegue resistir a tantos ataques de 
Satanás por causa de seu conhecimento da realidade celestial, que está oculta a 
quem não teve uma revelação. Jó afirma “Assim, eu também pensava sobre as 
minhas coisas, não eram nada diante daquela cidade a respeito da qual o anjo me 
falou” (Test 28.8 – tradução nossa), isto é, a cidade celestial que o aguardava no 
século vindouro se diferencia da realidade presente em que atua Satanás e em que 
as pessoas não sabem discernir os acontecimentos. É aí que encontramos uma 
característica da antiga apocalíptica judaica nesse livro, a saber, a existência da 
outra realidade que fica oculta aos seres humanos que não obtiveram a revelação 
divina, em paralelo a isso, há a dualidade do mundo, dividido entre bem e mal, 
conforme Collins (1984) destacou.

Muito importante, mas também muito controversa para os estudiosos, é a 
personagem Sítidos, a primeira esposa de Jó. A começar por seu nome, que não 
aparece na Bíblia Hebraica, mas sim na LXX. Alguns estudiosos explicam que 
a origem desse nome tem a ver com a palavra grega sitos, que significa grão, 
metaforicamente: ‘pão’, (VAN DER HORST, 1989). Isspo parece fazer sentido, 
porque a personagem, em uma parte da narrativa, encarrega-se de alimentar Jó. 
Apesar disso, o nome Sítidos também pode ser o genitivo de Sitis (SPITTLER, 
2016), que pode ser ou não uma forma de mencionar o país de Jó, Ausitis (LXX 
Jó 1.1, 42.17b; Test Jó 28.8); ou ainda o nome pode estar relacionado com a 
palavra “sua mulher” [hebr. ‘ishto] (VAN DER HORST, 1989). Legaspi (2008) 
aponta que em uma das tradições da LXX, Sítidos é árabe (LXX Jó 42.17c).

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  249 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

O interesse nela se dá porque a sua personagem é descrita como caridosa, 
pois após Jó ter adoecido e se assentado no merdeiro, ela tem que trabalhar para 
um patrão cruel para sustentar a si mesmo e ao seu marido (Test Jó 21.1-4). 
Chega um momento da narrativa em que o patrão de Sítidos reduziu seu salário 
e passou a dar apenas um pão para ela, e para fornecer o alimento para Jó, ela 
se submete à proposta de Satanás que se metamorfoseou em padeiro e ofereceu 
para ela um pão em troca de seu cabelo. Ao fazer isso, Sítidos é envergonhada 
publicamente e lhe entoam coros de chacota para humilhá-la. Ela vai até Jó e 
conta o ocorrido, curiosamente nessa parte do texto, a narrativa da troca do cabelo 
por pão que tinha sido contada pelo narrador (que é Jó ou Nereo) é repetida pela 
voz de Sítidos. Sem que ela percebesse, Satanás estava perseguindo Sítidos e 
maquinando em seu pensamento, mas quando ela chega perante Jó e fala com 
ele, de imediato Jó identifica Satanás.

Mesmo que Sítidos tenha virtudes, ela não tem a revelação. Ela não percebe 
a atuação de Satanás disfarçado de padeiro, também não percebe que está 
sendo acompanhada por ele ao longo do caminho ou que ele maquina em seu 
pensamento, tampouco compreende que seus filhos que morreram soterrados 
estão na realidade supraceleste, a não ser quando o próprio Deus lhe proporciona 
a visão. Por tudo isso, Sítidos fica ao lado dos amigos de Jó e da criada de Jó, 
como ignorantes quanto à revelação, em contrapartida ao próprio Jó e às suas 
filhas que alcançam a revelação supraceleste.

Sítidos só alcança a revelação um pouco antes de sua morte, pois Jó lhe 
aponta o céu e ela enxerga seus filhos coroados de glória:

e, depois da prece, [Jó] disse-lhes: Elevem seus olhos ao 
oriente e vejam meus filhos coroados na glória supracelestial. 
4Então, Sítidos, minha mulher, tendo visto, caiu por terra 
prostrada e disse: “Agora sei que há para mim um memorial 
junto com o Senhor. Levantar-me-ei, entrarei na cidade, 
fecharei um pouco meus olhos e me recuperarei antes do meu 
trabalho da escravidão” (Test Jó 40.3-4 – tradução nossa).  

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  250 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

Pouco depois desse acontecimento, Sítidos morre em uma manjedoura. Sua 
morte aponta o quanto essa personagem é contraditória, pois ao mesmo tempo há 
lamentos – inclusive lamentos dos bois! – e críticas ao seu orgulho:

E, ao vê-la, todos os bois choraram com mugidos de pranto por 
ela, e o som foi percebido em toda cidade. E então as pessoas 
lançaram-se para saber o que tinha acontecido, e encontraram-
na morta, ao lado de animais chorando por ela, e assim, tendo 
a transportado e dado honras fúnebres, cuidaram de enterrá-
la próximo da casa que tinha caído sobre os filhos dela. e os 
desfavorecidos da cidade fizeram grande lamúria dizendo: 
“Vejam! Ela é Sítidos, a mulher do orgulho e da glória, que 
não foi considerada merecedora de um enterro digno (Test Jó 
40.9-13 – tradução nossa).

Não ignoramos também o quanto chama a atenção numa obra da literatura 
judaica dessa época a menção aos filhos de Jó e Sítidos, após terem passado 
pela morte, poderem ser vistos coroados em glória no além. Também é relevante 
destacar o fato de que no momento que antecede ao que Sítidos contemplou 
seus filhos no céu, ela estava insistindo com Jó e seus amigos na importância 
de resgatar os corpos dos seus filhos em meio aos escombros que caíram sobre 
eles para promover-lhes um enterro digno. Jó nega a possibilidade de resgatar os 
cadáveres e fazer o enterro, e embora não esteja claro, o texto nos dá a entender 
que os corpos dos filhos não estavam lá debaixo dos escombros, pois foram 
elevados ao céu e glorificados (Test Jó 39.12).

Outra personagem feminina que aparece no livro é a criada de Jó, a qual, 
logo no primeiro confronto sofrido por Jó, atende à porta Satanás que aparece 
metamorfoseado de esmoleiro. Satanás sob seu disfarce pede um pão e Jó, 
discernindo o que acontecia, manda-lhe por meio da criada um pão queimado. 
Satanás, ao receber o pão, responde que o corpo de Jó ficará igual àquele pão. 
Por não identificar quem estava ali e o que ocorria, a criada deu seu próprio pão 
ao pedinte contra a vontade de Jó. O que importa nisso é a relação da capacidade 
de discernimento de Jó e falta dessa capacidade da criada. Collins (1974) afirma 
que as mulheres, no caso, Sítidos e a criada, são exemplarmente ignorantes. 
Enquanto isso Van der Horst (1989) destacará os aspectos positivos das mulheres 
nesse livro.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  251 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

Se, conforme estamos percebendo, o papel de Satanás aumenta em vista 
do livro canônico de Jó, nota-se que o papel de Deus diminui. Numa narrativa 
simples e direta como a desse apócrifo, não há espaço para Teologia, Deus só 
é compreendido porque aparece diretamente, ex machina, como podemos ler: 
“Após ele [Eliú] parar a fanfarronice dele, o Senhor apareceu-me por meio de 
uma tempestade de nuvens e falou [...]” (Test Jó 42.1 – tradução nossa).

As ‘extravagâncias teológicas’, por assim dizer, não se encerram aí. Talvez 
o que mais chama a atenção nesse livro é que após Jó ter terminado de narrar sua 
vitória sobre todos os desafios que Satanás lhe impôs, o texto retoma o cenário do 
leito de morte em que Jó está rodeado por seus filhos que tinha sido mencionado 
no começo do livro. Nessa condição ele começa a distribuir sua herança e assim 
deu suas posses aos filhos homens, enquanto às filhas deu cordões coloridos, ou 
peitorais, ou proteções [greg. phylacterion] ou faixas (os mesmos objetos são 
descritos com essas diferentes palavras). Esses tais cordões foram dados a Jó 
pelo próprio Deus e o curaram de suas doenças e agora ele os repassa para suas 
filhas, que, ao tomá-los, uma recebe um “outro coração” e “canta a hinologia 
angelical” (Test Jó 48.1-3 – tradução nossa), outra “também teve o coração 
mudado” e “ganhou um dialeto angelical” (Test Jó 49.1-2 – tradução nossa) e 
a última também teve o “coração mudado” e falou no “dialeto dos querubins” 
(Test Jó 50.2 – tradução nossa). 

Fica claro que com o recebimento dos cordões coloridos as filhas de Jó 
recebem a revelação que é oculta a todos os personagens, exceto a Jó. Se bem 
que não podemos ignorar que Sítidos vê seus filhos no céu em um momento 
pontual de revelação e aos amigos de Jó recebem uma epifania, que também é 
pontual. Nesse caso, os cordões são os elementos que promovem a revelação, 
além de protegerem de doenças e ataques de Satanás. 

De acordo com a narrativa, na sequência, as três filhas de Jó assistiram 
o momento da morte do pai junto com outras pessoas enquanto apenas elas 
usavam os cordões e assim compartilharam uma revelação que não foi dada 
aos demais que estavam ali presentes. Elas conseguiram ver anjos vindos do 
céu para buscar a alma de Jó, os quais a levaram ao alto em direção ao Oriente 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  252 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

em uma carruagem luminosa. Enquanto isso acontecia, elas falavam as línguas 
dos anjos e tocavam seus instrumentos musicais, como num ritual extático. Elas 
contemplavam a alma do pai sendo levada, mas os demais que estavam ao redor 
não viam nada.

É nesse ponto que se considera que o Testamento de Jó extrapola a mística, 
que é compartilhada por muitos livros do judaísmo antigo, inclusive livros 
canônicos da Bíblia Hebraica e do Novo Testamento (COLLINS, 2010), e 
invade o campo da mágica. Rebecca Lesses (2015) afirma que as práticas rituais 
relatadas no Testamento de Jó demonstram que no contexto do Mundo Antigo 
em que o livro foi escrito não havia distinção entre misticismo e mágica, como 
querem os modernos. De qualquer forma, não é por acaso, tendo em vista os 
elementos do misticismo e da mágica no Testamento de Jó, que a tradição, tanto 
judaica quanto cristã, que viria a surgir posteriormente “negou que [o Testamento 
de Jó] seja uma interpretação verdadeira das Escrituras” (WISSE, 2003, p,49 – 
tradução nossa).

Curiosamente, não apenas as emergentes ortodoxias teológicas que 
gradualmente começaram a surgir na Antiguidade e se solidificaram na Idade 
Média negaram ao Testamento de Jó o status de interpretação verdadeira de um 
livro canônico muito provavelmente graças aos elementos místicos e mágicos 
que constam em seu conteúdo, como apontou Wisse (2003), mas também 
podemos observar que os acadêmicos do mundo moderno negaram que seja 
autêntico o final do livro, trecho no qual as filhas de Jó recebem de seu pai os 
cordões coloridos.

Ocorre que Spittler (2016) manteve o posicionamento que tiveram alguns dos 
primeiros estudiosos do Testamento de Jó, os quais apontaram para o conteúdo 
dos capítulos 46 ao 53 como uma inserção posterior que foi realizada no livro, 
provavelmente por montanistas, dadas as características dessa seita cristã nessa 
parte do livro, que são a ênfase na atuação das mulheres e no êxtase. 

Mesmo que esses estudiosos antigos e Spittler (2016) tenham desenvolvido 
argumentos razoáveis para fundamentar essa afirmação, parece-nos que o fato 
de terem buscado elementos que provassem que o trecho que traz a ênfase sobre 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  253 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

mulheres, o êxtase e os cordões coloridos é uma iniciativa ideológica de rejeição 
ao que consideram teologicamente heterodoxo. 

Já há algum tempo se estabeleceu entre os estudiosos o que Haas afirmou: 
“o Testamento de Jó é essencialmente judeu em caráter” (1989, p.152 – tradução 
nossa). Endossamos essa afirmação ao apontar que as características do êxtase 
das filhas de Jó são reconhecidas no misticismo da merkabah (ZILM, 2012) e os 
cordões coloridos, que provavelmente faziam parte dos rituais Greco-Egípcios 
(LESSES, 2007) devem ter sido incluídos por algum grupo de judeu em sua 
prática religiosa como busca por proteção contra Satanás, um tipo de adaptação 
que é recorrente na religião popular. 

É bem verdade que à primeira vista parece estranha a introdução de um 
narrador chamado Nereo (Test Jó 51.1), que é irmão de Jó, o qual narra em 
primeira pessoa o final do livro, sendo que Jó era considerado pelo leitor o único 
narrador até ali. No entanto, sabe-se que “A ideia de uma única escala narrativa 
comum a todos os elementos temporais é uma ideia moderna, estranha ao 
pensamento de Israel antigo, e mesmo ao da Grécia antiga” (RICOEUR, 2006, 
p.264).  

Além disso, Maria Haralambakis (2012), em seu livro sobre o Testamento 
de Jó, apresentou uma leitura plausível na qual tanto o trecho que inicia o livro 
(Test Jó 1) quanto o que o encerra (Test Jó 46-53) formam uma moldura para o 
conteúdo que está no centro, que narra as provações pelas quais Jó passou. Na 
verdade, Collins (1974) tinha afirmado a mesma coisa quanto a integridade do 
Testamento de Jó. De acordo com ele, o final do livro, no qual as filhas de Jó 
recebem a revelação por meio dos cordões coloridos está conectado com a ideia 
de revelação e ocultamento que perpassa toda a narrativa.

4. Uma interpretação popular do livro de Jó
Tendo chegado nesse ponto de nossa reflexão, podemos dizer que parece 

que o Testamento de Jó é uma interpretação popular do livro canônico de Jó em 
vez de uma interpretação sectária. Mesmo que haja exortações morais, sobretudo 
quanto a exogamia (Test Jó 45.4), no livro não há indícios de regramento sectário 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  254 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

plausíveis de serem seguidos na realidade, nem de interpretações estritas a serem 
seguidas na vida real.

É difícil encontrar referentes históricos de uma comunidade judaica ou cristã 
que remeta a esse livro, pois até hoje todas as associações que foram feitas entre 
esse texto e uma comunidade antiga judaica ou cristã do Mediterrâneo – quer 
sejam os terapeutas, os essênios ou os montanistas – caíram por terra uma-a-uma 
nos critérios da pesquisa mais recente. 

A cena com mulheres com cordões mágicos tocando instrumentos musicais, 
falando dialetos angelicais, registrada em êxtase em um livro que exorta à 
paciência e à expectativa para revelação da realidade supracelestial remete a 
um retrato possível de comunidades que apelaram ao misticismo para redefinir 
sua própria identidade no mundo que estava se desmoronando tanto simbólica 
quanto concretamente. O mais provável é que a descrição do ritual extático 
remeta à cultura do Egito, mais especificamente à Alexandria, como apontou 
Lesses (2007). Gruem (2009) endossa a afirmação de que o Testamento de Jó foi 
escrito em Alexandria, provavelmente no segundo século da atual era, porque 
parece refletir o evento real da destruição do templo de Serapis, ocorrido entre 
115 e 117 d.C. Isso indica a existência de ressentimento dos judeus pela opressão 
que os estrangeiros realizavam sobre suas práticas e cultura.

Pelo fato do conjunto das imagens que aparecem no Testamento de Jó não 
serem recorrentes em outros livros do mesmo período, podemos sugerir que em 
vez de uma seita judaica, o Testamento de Jó remete a religiosidade popular, livre 
dos dogmas que apontam quais são as normativas para leitura e interpretação 
correta de um livro canônico. Do mesmo modo, esses crentes piedosos estavam 
livres de um retrato bem delineado da divindade, dos anjos, de Satanás e dos 
seres humanos e por isso não representava problema recorrer ao sincretismo e a 
acessórios para sua religiosidade.

Daí constatamos que o Testamento de Jó foi um texto que, de forma bem-
humorada e dinâmica, atualizou a relevância do livro canônico de Jó e preencheu 
suas lacunas. Não apenas isso, mas o livro também incluiu em seu conteúdo os 
rituais e as experiências místicas praticadas pelos judeus piedosos de Alexandria, 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  255 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

os quais queriam ver a realidade supraceleste para superar a opressão da vida 
presente. Ao mesmo tempo, o livro contém uma história edificante para a vida dos 
que o acessaram no Mundo Antigo, a ponto de ter sido cultivado em mosteiros 
cristãos que preservaram versões de seu texto em eslavo durante a Idade Média. 

Considerações finais
Apontamos por meio de uma reflexão hermenêutica que o Testamento 

de Jó é a reescrita do livro canônico de Jó, realizado a partir de sua versão 
parafraseada para a língua grega, que está na LXX. Embora seja difícil situar 
exatamente quando a obra foi escrita, e por isso assumimos a data proposta por 
Haralambakis (2012), que coloca o surgimento da obra entre o fim do século I 
a.C. e o início do século I d.C. Esse período, de qualquer modo, está situado na 
época de maior crise de identidade cultural e religiosa dos judeus. Essa foi uma 
época em que as escrituras judaicas foram reinterpretadas e reescritas a partir 
dos novos conhecimentos adquiridos pelos judeus com outros povos e assim 
incorporaram as características do fenômeno da apocalíptica que surgiu nesse 
período.

Por se tratar de uma obra escrita em língua grega que retrabalhava o 
conteúdo da tradução de uma obra que originalmente foi escrita em hebraico, o 
Testamento de Jó preencheu muitas lacunas que existiam tanto no texto hebraico 
quanto grego de Jó. Isso ocorreu tanto por exigência literária de uma língua que 
se estrutura de modo diferente quanto por causa das características específicas da 
cultura helenística e da apocalíptica.

Outrossim, no período do helenismo surgiram paródias dos livros 
consagrados pelas culturas do Mediterrâneo, essas paródias eram consideradas 
tão valorosas quanto os textos que as inspiraram. O rebaixamento de obras que 
eram consideradas clássicas significou a oportunidade de popularização de seu 
conteúdo e acessibilidade a uma cultura que não compartilhava mais dos valores 
nem das exigências intelectuais do período clássico.

Tanto para judeus quanto para cristãos do Mundo Antigo, a inclusão 
de elementos mágicos no Testamento de Jó deve ter sido decisiva para sua 
rejeição como interpretação válida de um livro canônico, mas esse é um 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  256 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

critério estritamente teológico, do ponto de vista da perspectiva literária, 
independentemente da avaliação teológica que a posteridade tenha lhe dado, o 
Testamento de Jó representa um importante fenômeno de interpretação bíblica 
no período helenístico.

A inclusão de elementos mágicos na expressão da fé judaica não é uma 
absoluta novidade, já que o intercâmbio cultural, inclusive em elementos 
religiosos, foi um fenômeno recorrente no período do helenismo. Não são 
isoladas as expressões do sincretismo no Mediterrâneo nessa época. Além disso, 
a merkabah é conhecida como a expressão da mística judaica cujas fronteiras 
com a mágica podem ser mais tênues que os pesquisadores contemporâneos 
pressupõem. Se este for o caso, o Testamento de Jó é exemplar de uma expressão 
de religiosidade popular do Mundo Greco-Romano.

Referências
AUERBACH, Erich. Ensaios de Literatura Ocidental: Filologia e Crítica. Trad. 

Samuel Titan Júnior e José Marcos Mariani de Macedo. São Paulo: Editora 
Duas Cidades/Editora 34, 2007.

AUERBACH, Erich. Mimesis: A representação da realidade na literatura ocidental. 
5.ed. São Paulo: Editora Perspectiva, 2011.

BAKHTIN, Mikhail. Teoria do Romance III: O romance como gênero literário. Trad. 
Paulo Bezerra. São Paulo: Editora 34, 2019. 

BROCK, S. P. [ed.]. Testamentum Iobi. Leiden: E. J. Brill, 1967.
CAPELLI, Piero. Testamento di Giobbe. In: SACCHI, Paolo. Apocrifi dell’Antico 

Testamento. Vol. IV. Brescia: Paideia, 2000, p.103-181.
COLLINS, John J. Imaginação Apocalíptica: Uma introdução à literatura apocalíptica 

judaica. Trad. Carlos Guilherme da Silva Magajewski. São Paulo: Paulus, 
2010.

COLLINS, John J. Structure and Meaning in the Testament of Job. Journal of Society 
of Biblical Literature. In. MCRAE, G [ed.]. Seminar Papers. Massachusetts: 
Cambridge, 1974, p.35-54.

COLLINS, John J. Testaments. In: STONE, Michael E. [ed.] Jewish Writings of 
the Second Temple Period. Compendia Rerum Iudaicarum Ad Novum 
Testamentum. Augsburg Fortress Publishers, 1984.

CROATTO, José Severino. Hermenêutica Bíblica: Para uma teoria da leitura como 
produção de significado. Trad. Haroldo Reimer. São Leopoldo/São Paulo: 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  257 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

Editora Sinodal/Edições Paulinas, 1986.
GREENBERG, Moshe. Jó. In: ALTER, Robert; KERMODE, Frank. [org.] Guia 

Literário da Bíblia. Trad. Raul Fiker. São Paulo: Editora Unesp, 1997, 
p.305-326.

GRUEM III, William ‘Chip’. Seeking a Context for the Testament of Job. Journal for 
the Study of the Pseudepigrapha. Vol. 18, 3, 2009, p.163-179.

GUREVICH, Aaron. Medieval Popular Culture: Problems of belief and perception. 
New York: Cambridge University Press, 1988.

HAAS, Cees. Job’s perseverance in the Testament of Job. In: KNIBB, Michel A; 
VAN der HORST, Pieter W. Studies [eds.]. Studies on the Testament of 
Job. Society for New Testament Studies Monograph Series; 66. Cambridge 
University Press, 1989, p.117-154.  

HARALAMBAKIS, Maria. The Testament of Job: Text, Narrative and Reception 
History. Library of Second Temple Studies; 80. London, Bloomsbury T & 
T Clark, 2014.

HARKINS, Angela Kim. A Fitting Inheritance for Job’s Daughters in the Testamento 
of Job. Hen 36, 1, 2014, p.64–85.

JUNG, Carl Gustav. Resposta a Jó: Psicologia e Religião ocidental e oriental. C. G. 
Jung Obra Completa 11/4. 10ª ed. Petrópolis: Editora Vozes, 2012.

KLANCHER, Nancy. The Male Soul in Drag: Women-as-Job in the Testament of 
Job. Journal for the Study of the Pseudepigrapha. Vol. 19, 3, 2010, p.225-
245.

KNIBB, Michel A; VAN der HORST, Pieter W. Introduction. In: KNIBB, Michel 
A; VAN der HORST, Pieter W. Studies [ed.]. Studies on the Testament of 
Job. Society for New Testament Studies Monograph Series; 66. Cambridge 
University Press, 1989, p.1-6.

LAW, T. M. Testament of Job. In: BAGNALL, Roger S; BRODERSEN, Kai; 
CHAMPION, Craige B; ERSKINE Andrew; HUEBNER, Sabine. The 
Encyclopedia of Ancient History. Hoboken, Blackwell Publishing, 2013, 
p.6618-6619.

LEGASPI, Michael C. Job’s Wives in the “Testament of Job”: A Note on the 
Synthesis of two Traditions. Journal of Society of Biblical Literature. Vol. 
127, 1, 2008, p.71-79.

LESSES, Rebecca. Amulets and Angels: Visionary Experience in the Testament of 
Job and Hekhalot literature. In: LIDONNICI; Lynn; LIEBER, Andrea. 
Heavenly Tablets, 119. Leiden: Brill, 2007, p. 49-74.

LESSES, Rebecca. Women, Ritual, Power, and Mysticism in the Testament of Job. 
Societas Magica Newsletter, Issue 32, Spring 2015, p.1-6.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  258 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

LOURENÇO, Frederico. Nota introdutória a Job. In: BÍBLIA. Vol. IV. Tomo 1. 
Antigo Testamento: Os livros Sapienciais. Trad. Frederico Lourenço. 
Lisboa, Quetzal, 2018.

MACHINIST, Peter. Job’s Daughters and Their Inheritance in the Testament of Job 
and Its Biblical Congeners. In: DEVER, William G.; WRIGHT, J. Edward. 
[ed.]. The Echoes of Many Texts: Reflections on Jewish and Christian 
Traditions. Essays in Honor of Lou H. Silberman.  Brown Judaic Studies, 
313. Georgia: Scholars Press, 1997, pp. 67–80.

NICKELSBURG, George W. E. Literatura Judaica, entre a Bíblia e a Mixná: Uma 
introdução histórica e literária. Trad. Elis A. Soares. Col. Academia Bíblica. 
São Paulo: Paulus, 2011.

PIÑERO, Antonio. Testamento de Job. Introducción y Texto. In: MACHO, Alejandro 
Diez et al. [eds.]. Apocrifos del Antiguo Testamento. Tomo V: Testamentos 
o Discursos de Adios. Madrid: Ediciones Cristandad, 1987, p.159-213.

RICOUER, Paul. Tempo e narrativa em hermenêutica bíblica e teológica. In: 
RICOUER, Paul. A Hermenêutica Bíblica. São Paulo: Edições Loyola, 
2006, p.247-266.

ROGERS, Jessie. The Testament of Job as an Adaptation of LXX Job. In: COOK, 
Johann; STIPP, Hermann-Josef.  Text-Critical and Hermeneutical Studies 
in the Septuagint, 157. Leiden: Brill, 2012, p.395-408.

SCHMIDT, Werner H. Introdução ao Antigo Testamento. 3 ed. Trad. Annemarie 
Höhn. São Leopoldo: Editora Sinodal, 2004.

SPITTLER, Russell P. Testament f Job. A New Translation and Introduction. In: 
CHARLESWORTH, James H. [ed.]. The Old Testament Pseudepigrapha. 
Vol. One: Apocalyptic Literature and Testaments. Massachussets: 
Hendrickson Publishers, 2016, p.829-868.

SPITTLER, Russell P. The Testament of Job: A history of resarch and interpretation. 
In: KNIBB, Michel A; VAN der HORST, Pieter W. Studies [ed.]. Studies 
on the Testament of Job. Society for New Testament Studies Monograph 
Series; 66. Cambridge University Press, 1989, p.7-32.

TERRIN, Samuel. Jó. Trad. Benôni Lemos. Col. Grande Comentário Bíblico. São 
Paulo: Paulus, 1994.

TROTTER, Jonathan R. The Role of Charity in the Testament of Job. In: COLLINS, 
John [ed.] Sibyls, Scriptures, and Scrolls. Series:  Supplements to the 
Journal for the Study of Judaism, Volume: 175Leiden: Brill, 2017, p. 1298–
1313.

VAN der HORST Pieter W. Images of women in the Testament of Job. In: KNIBB, 
Michel A; VAN der HORST, Pieter W. Studies [ed.]. Studies on the 
Testament of Job. Society for New Testament Studies Monograph Series; 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  259 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 230-259.

66. Cambridge University Press, 1989, p.93-116.
VOLÓCHINOV, Valentin. Marxismo e Filosofia da Linguagem. Trad. Sheila Vieira 

Grillo e Ekaterina Vólkova Américo. São Paulo: Editora 34, 2017.
WISSE, Maarten. Scripture between Identity and Creativity: A Hermeneutical Theory 

Building upon Four Interpretations of Job. Utrecht: Ars Disputandi, 2003.
ZILM, Jennifer. Multi-Coloured Like Woven Works: Gender, Ritual Clothing and 

Praying with the Angels in the Dead Sea Scrolls and the Testament of Job. 
In: PENNER, Jeremy; PENNER, Ken; WASSEN, Cecilia. Prayer and 
Poetry in the Dead Sea Scrolls and Related Literature. Series:  Studies on 
the Texts of the Desert of Judah, Vol. 98. Leiden: Brill, 2012, p. 437–451. 

http://revistas.pucsp.br/culturateo

