
  

Programa de Estudos 
Pós Graduados em 
Teologia - PUC/SP

DOI - 10.23925/rct.i111.72862

 Sensus fidei, sinais dos tempos, sinodalidade: 
mediações do método sinodal

Sensus fidei, signs of the times, synodality: 
mediations of the synodal method

* Agemir Bavaresco

Resumo
O artigo investiga como a Igreja pode reconhecer a ver-

dade da fé no tempo presente a partir de um discernimento 
comunitário que articula tradição, escuta histórica e partici-
pação eclesial. Propõe-se uma abordagem teológico-meto-
dológica centrada na tríade sensus fidei, sinais dos tempos e 
sinodalidade, compreendendo essas categorias como media-
ções espirituais e operativas do agir eclesial. O objetivo do 
artigo é explicitar as mediações do método sinodal, visando 
à inclusão de todo o povo de Deus no discernimento e na 
missão da Igreja, em vista de uma Igreja plenamente sinodal. 
A reflexão apoia-se em documentos magisteriais recentes, na 
tradição do Vaticano II, no documento O sensus fidei na vida 
da Igreja (2014), e dialoga com categorias filosóficas como 
a dialética hegeliana (Volksgeist e Zeitgeist) e os princípios 
metodológicos da Evangelii Gaudium. A estrutura do artigo 
compreende três eixos: o sensus fidei como critério espiritual 
e epistêmico, os sinais dos tempos como mediação histórico-
-pastoral e a sinodalidade como método de participação e 
missão. A conclusão articula esses elementos com quatro nú-
cleos interpretativos, sustentando que a sinodalidade é hoje 
o caminho privilegiado para o discernimento da fé, confi-
gurando uma epistemologia eclesial encarnada, dialogal e 
orientada pelo Espírito.

Palavras-chave: Sensus fidei; Sinais dos tempos; Sinodalidade; 
Epistemologia eclesial; Método sinodal.

Texto recebido em:
03.08.2025

Aprovado em:
06.10.2025

* Doutor em Filosofia pela Universidade Paris I (Pantheon-Sorbonne, 1997). 
professor do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Pontifícia Universidade 

Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS). Contato: abavaresco@pucrs.br

Ano XXXIII - V. 34 - Nº 111 
Mai - Dez 2025

 82

mailto:abavaresco@pucrs.br


  83 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

Abstract
This article investigates how the Church can recognize the truth of faith in the pre-

sent time through a communal discernment that articulates tradition, historical listening, 
and ecclesial participation. It proposes a theological-methodological approach centered 
on the triad sensus fidei, signs of the times, and synodality, understanding these catego-
ries as spiritual and operative mediations of ecclesial action. The aim of this article is 
to explain the mediations of the synodal method, aiming at the inclusion of the whole 
People of God in the Church’s discernment and mission, in view of a fully synodal 
Church. The reflection is grounded in recent magisterial documents, the tradition of the 
Second Vatican Council, the document Sensus Fidei in the Life of the Church (2014), 
and dialogues with philosophical categories such as Hegelian dialectics (Volksgeist and 
Zeitgeist) and the methodological principles of Evangelii Gaudium. The article is struc-
tured around three main axes: sensus fidei as a spiritual and epistemic criterion, the signs 
of the times as a historical-pastoral mediation, and synodality as a method of participa-
tion and mission. The conclusion articulates these elements through four interpretative 
nuclei, affirming that synodality is today the privileged path for the discernment of faith, 
configuring an embodied, dialogical, and Spirit-oriented ecclesial epistemology.

Keywords: Sensus Fidei; Signs of the Times; Synodality; Ecclesial Epistemology; Synodal Method.

Introdução

Diante dos desafios contemporâneos que afetam a missão e a identidade da 
Igreja, cresce a necessidade de reencontrar caminhos de discernimento co-
munitário que articulem tradição, escuta histórica e participação eclesial. O 
presente artigo propõe como tema central a tríade teológico-metodológica 

composta por sensus fidei, sinais dos tempos e sinodalidade, compreendendo essas 
categorias como mediações operativas para um agir eclesial inspirado no Espírito e 
ancorado na realidade. O problema que orienta esta reflexão é: como reconhecer a 
verdade da fé no tempo presente de modo comunitário, fiel ao Evangelho e atento aos 
apelos históricos da humanidade?

O artigo tem por objetivo explicitar as mediações teológico-metodológicas 
do método sinodal — sensus fidei, sinais dos tempos e sinodalidade — como 
categorias operativas para o discernimento e a corresponsabilidade eclesial, vi-
sando à inclusão efetiva de todo o povo de Deus nos processos de escuta, decisão 
e missão, em vista da configuração de uma Igreja plenamente sinodal. Nesse 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  84 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

horizonte, o artigo assume o sensus fidei como instância epistêmica do povo 
crente, os sinais dos tempos como critério teológico-pastoral de leitura do real e 
a sinodalidade como método de discernimento e missão.

A fundamentação teórica se apoia em documentos magisteriais recentes — 
Evangelii Gaudium, Laudato Si, Documento Final do Sínodo 2024 —, no do-
cumento O sensus fidei na vida da Igreja (Comissão Teológica Internacional, 
2014), e na tradição do Vaticano II (Gaudium et Spes, Lumen Gentium). A re-
flexão dialoga também com referências filosóficas como a dialética hegeliana 
(Volksgeist – espírito do povo; e Zeitgeis – espírito do tempot) e os princípios 
metodológicos de Francisco sobre tempo, unidade, realidade e totalidade.

O artigo está organizado em três seções principais: (1) o sensus fidei como 
fundamento espiritual e critério epistemológico de discernimento; (2) os sinais 
dos tempos como mediação histórica da escuta e da missão; e (3) a sinodalidade 
como estrutura metodológica da participação eclesial. A conclusão articula essas 
categorias com base em quatro núcleos interpretativos: sinodalidade e colegiali-
dade; os princípios metodológicos da Evangelii Gaudium; a dialética entre tradi-
ção e tempo histórico em Hegel; e a relação entre epistemologia e metodologia 
na vida da Igreja.

Como resultado, o artigo sustenta que a sinodalidade constitui hoje a for-
ma privilegiada de acesso eclesial à verdade da fé: não por imposição, mas por 
discernimento comunitário; não por estratégias externas, mas por um caminho 
espiritual, dialógico e encarnado. A escuta do povo, a leitura do tempo e a co-
munhão do caminho tornam-se, assim, os eixos de uma epistemologia sinodal 
orientada pelo Espírito1.

1. Sensus fidei: ponto de partida do método sinodal
O conceito teológico de sensus fidei constitui o primeiro momento do mé-

todo sinodal: a escuta do povo fiel como sujeito crente. Por isso, este artigo 
propõe uma reconstrução sistemática dos principais elementos que definem esse 
conceito. Para tanto, tomamos como base o documento da Comissão Teológica 

1. Este artigo contou com o apoio do ChatGPT (modelo GPT-4o), da OpenAI, como 
instrumento auxiliar na redação e na organização metodológica dos argumentos.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  85 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

Internacional, O Sensus Fidei na Vida da Igreja (2014), doravante citado como 
SF, seguido do número correspondente.

A estrutura geral do documento é essa: O Conselho Teológico Internacional 
elaborou o texto entre 2009–2014 para aprofundar o papel do sensus fidei fidelis 
(dimensão pessoal) e fidelium (dimensão comunitária) no discernimento ecle-
sial; os fundamentos bíblicos e patrístico-históricos mostram como a Escritura e 
a tradição (especialmente Lumen Gentium) reconhecem um “instinto espiritual” 
nos fiéis; Distinção entre sensus fidelis e fidelium: Fidelis: capacidade pessoal 
do crente de discernir a verdade da fé; Fidelium: instinto da fé na Igreja como 
um todo, expresso pelo consenso dos batizados; Dimensão eclesial e magiste-
rial: O consenso dos fiéis (consensus fidelium) é critério seguro para identificar 
doutrinas apostólicas, em diálogo com o Magistério, que deve ouvir, discernir e 
receber esse sensus; Critérios de autenticidade eclesial: Para que o sensus fidei 
se manifeste autenticamente, os fiéis precisam: Participar da vida eucarística e da 
oração comunitária; Estar abertos à Palavra e à razão; Perseverar em comunhão 
com o Magistério; Viver em santidade: humildade, liberdade, alegria espiritual. 
Aplicações práticas: O documento diferencia sensus fidei de opinião pública e 
sugere formas de consulta sinodal aos fiéis, reconhecendo seu potencial para 
enriquecer decisões pastorais.

O sensus fidei é um conceito teológico que se refere a três dimensões inter-
ligadas: a) Pessoal (sensus fidei fidelis): É a capacidade espiritual de cada fiel, 
inserido na comunhão da Igreja, de discernir a verdade da fé, especialmente 
por sua vida sacramental e participação nas celebrações. b) Comunitária (sensus 
fidei fidelium): É o instinto da fé da própria Igreja enquanto povo de Deus, que 
se manifesta como consenso vital dos fiéis em torno de uma doutrina ou prática 
cristã. c) Esse consenso (consensus fidelium) é um critério seguro para reconhe-
cer a autenticidade da fé apostólica (cf. SF, 3).

Para fundamentar teologicamente o primeiro momento do método sinodal 
— a escuta —, propomos uma abordagem metodológica que se estrutura a par-
tir das três dimensões interligadas do sensus fidei: fidelis, fidelium e consensus 
fidelium. Com base no documento O Sensus Fidei na Vida da Igreja (SF, 2014), 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  86 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

compreendemos que essas dimensões não se opõem, mas se integram dialetica-
mente como formas complementares de participação do povo de Deus no dis-
cernimento da fé. O sensus fidei fidelis refere-se à capacidade pessoal do fiel 
batizado de reconhecer a verdade evangélica no interior da comunhão eclesial; o 
sensus fidei fidelium expressa o instinto espiritual da Igreja como corpo vivo; e o 
consensus fidelium constitui o critério histórico e comunitário de confirmação da 
fé apostólica. Essa articulação metodológica permite compreender como a escu-
ta sinodal não é mera coleta de opiniões, mas exercício espiritual e comunitário 
de discernimento da verdade guiado pelo Espírito Santo.

1.1 – Sensus fidei fidelis – a sensibilidade imediata da fé

O sensus fidei é uma capacidade ativa ou uma sensibilidade que torna o 
povo de Deus capaz de receber e compreender a fé, isto é, de fazer a experiência 
pessoal e comunitária da fé. Sensus fidei fidelis: “O sentido da fé do fiel” (no 
singular) - Refere-se à capacidade individual de um fiel batizado, iluminado pelo 
Espírito Santo, de discernir e aderir à verdade da fé.

a) O sensus fidei como instinto espiritual: O documento descreve o sensus 
fidei pessoal como uma espécie de “instinto espiritual” infundido pelo Espírito 
Santo no coração dos batizados (SF 49). Não se trata de conhecimento adquiri-
do, mas de uma sensibilidade sobrenatural que permite ao fiel discernir o que é 
ou não compatível com a fé recebida e vivida. Esse instinto, quando vivido na 
comunhão da Igreja, torna-se um canal de recepção autêntica da Revelação (SF 
49–65).

O sensus fidei é chamado de “instinto espiritual” (SF 49) porque se tra-
ta de uma disposição interior, dada pelo Espírito Santo. Assim como o instinto 
biológico orienta um ser vivo a preservar a vida, esse instinto espiritual orienta 
o crente, no interior da Igreja, a preservar a fé verdadeira. Esse instinto não 
exclui a razão, mas a acompanha como o momento imediato do processo de 
uma intuição sobrenatural que nasce da vida de oração, da escuta da Palavra, 
da participação nos sacramentos e da comunhão com a Igreja. Ele é uma forma 
de sabedoria espiritual, que não depende da formação teológica formal, mas da 
inserção vital na Igreja e da docilidade ao Espírito Santo. A ideia de um “instinto 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  87 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

da fé” remonta aos Padres da Igreja e é retomada por teólogos como Newman, 
que fala de um sense of the faithful como uma capacidade do povo de Deus de 
reconhecer a verdade revelada. Esse instinto é um fruto do batismo e da unção 
espiritual recebida, como indica também o documento em SF, 2.

Quando o documento fala em “instinto espiritual”, ele se refere a um senso 
interior confiável, não automatizado, mas orientado pela graça, que permite ao 
fiel identificar — de forma quase “espontânea”, mas espiritualmente cultivada 
— a autenticidade da doutrina e da prática cristã. Esse sentido fundamenta meto-
dologicamente a importância da escuta dos fiéis no processo sinodal, não como 
mera coleta de opiniões, mas como discernimento espiritual comunitário.

Valor metodológico: essa noção de instinto fundamenta o reconhecimento 
de que todo fiel, mesmo sem formação teológica, pode contribuir espiritualmen-
te com o processo de discernimento eclesial. O método sinodal começa, portan-
to, com a escuta dessa sensibilidade crente do povo.

b) As manifestações práticas do sensus fidei pessoal: O documento enumera 
diversas formas de manifestação do sensus fidei fidelis: Adesão espontânea e 
perseverante a certas verdades de fé; Capacidade de identificar doutrinas que não 
estão de acordo com a tradição viva da Igreja; Rejeição instintiva de heresias ou 
práticas contrárias ao Evangelho; Testemunho cotidiano da fé, mesmo sob per-
seguições ou em contextos adversos (SF 52–56).

Valor metodológico: essas manifestações práticas orientam a escuta sinodal 
como um processo espiritual e pastoral. Os sinais concretos de sensus fidei de-
vem ser reconhecidos nos gestos, na linguagem popular, nas formas de oração e 
nas escolhas éticas dos fiéis. A metodologia sinodal, nesse sentido, requer uma 
escuta respeitosa, contemplativa e discernente, que vá além da mera opinião ou 
consulta estatística2.

1.2 – Sensus fidei fidelium – a experiência da fé comunitária

2. Ver sobre Sensus fidei que é um conceito teológico-pneumatológico e eclesiológico, 
reconhecido pela doutrina católica artigo de Agemir Bavaresco, Public Opinion and Sensus 
Fidelium. Daímon. Revista Internacional de Filosofia, v. 77, p. 7–19, jan.–ago. 2019. DOI: 
10.6018/daimon/280201.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  88 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

Sensus fidei fidelium: O sentido da fé dos fiéis” (no plural) - Refere-se ao 
consenso espiritual coletivo do povo fiel — a Igreja inteira como sujeito crente 
— em matéria de fé e moral. O capítulo 3 do documento aprofunda o papel do 
sensus fidei fidelium na vida e missão da Igreja, estruturando-o em quatro áreas: 
(1) desenvolvimento da doutrina e prática cristã, (2) relação com o Magistério, 
(3) vínculo com a teologia, e (4) implicações ecumênicas (SF, 66-86).

a) Desenvolvimento doutrinal e prática cristã: Metodologicamente, o sen-
sus fidelium aparece como um critério histórico-vivo de recepção e inovação. 
Ele tem um aspecto retrospectivo, pois reconhece a continuidade da tradição, e 
um aspecto prospectivo, pois antecipa o desdobramento do Espírito no povo de 
Deus. Isso implica considerar a experiência e o discernimento dos fiéis como 
parte estrutural do processo teológico, e não como simples eco.

A contribuição dos leigos, por exemplo, não se dá apenas na recepção, mas 
também na cognição e testemunho ativo da fé, o que exige uma metodologia 
dialógica, participativa e contextualizada.

b) Relação com o Magistério: O texto apresenta uma relação dialética entre 
o Magistério e o sensus fidelium, com duplo movimento: O Magistério escu-
ta, discernindo os sinais autênticos do sensus fidei, ao mesmo tempo, alimenta, 
orienta e julga sua validade.

Metodologicamente, isso pressupõe uma eclesiologia de comunhão, em que 
o ensinamento não é unilateral, mas implica escuta mútua, conspiratio e receptio. 
A doutrina se desenvolve na sinergia entre pastores e fiéis.

c) Diálogo com a teologia: O capítulo afirma que a teologia depende do 
sensus fidelium como locus theologicus. Os teólogos são chamados a escutar, in-
terpretar e elaborar racionalmente o que o povo crê (fides quae) e como crê (fides 
qua). O sensus fidelium não substitui o labor teológico, mas o orienta e interpela 
em sua fidelidade à vida da Igreja. Aqui, há um claro valor metodológico: a te-
ologia não parte apenas da especulação sistemática, mas da fé vivida, exigindo 
métodos indutivos, fenomenológicos e pastorais.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  89 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

d) Aspectos ecumênicos: O sensus fidei também é apresentado como ele-
mento potencial de convergência ecumênica, já que expressa uma escuta comum 
do Espírito nas várias tradições cristãs. Metodologicamente, isso pede uma aber-
tura ecumênica hermenêutica: valorizar os consensos espirituais e práticos que 
atravessam confissões e promovem comunhão.

Valor metodológico: O capítulo sustenta que o sensus fidei fidelium é parte 
integrante do processo eclesial de discernimento da verdade, exigindo métodos 
que envolvam: escuta comunitária, discernimento espiritual, acolhida da expe-
riência dos fiéis, vigilância crítica do Magistério e reflexão teológica dialógica. 
Ele propõe, enfim, um método sinodal da fé, em que o conhecimento da verdade 
passa pela participação do todo da Igreja – ao mesmo tempo, um caminho espi-
ritual, comunitário e teológico.

1.3 – Consensus fidelium – discernimento da fé eclesial

A partir dos números 66, 69 e 71 do documento Sensus fidei (2014), po-
demos compreender o conceito de consensus fidelium como síntese dinâmica e 
discernida do sensus fidei fidelis e do sensus fidei fidelium, revelando um valor 
metodológico essencial para o discernimento eclesial da fé.

a) Reconhecimento eclesial: O texto afirma que o verdadeiro sensus fidei 
dos fiéis se manifesta no consensus fidelium, entendido como um consentimento 
comum e universal dos fiéis sobre uma matéria de fé e moral. Isso não é o resul-
tado de uma pesquisa de opinião, mas um reconhecimento espiritual e eclesial, 
guiado pelo Espírito Santo. Esse consenso não é fabricado, mas reconhecido pela 
autoridade eclesial (SF, 66).

Valor metodológico: O critério não é a maioria, mas a consonância espi-
ritual, fruto de uma escuta comum do Espírito. Isso exige um método baseado 
na discernibilidade espiritual comunitária, e não em técnicas sociológicas. O 
magistério escuta, observa e discerne essa convergência para reconhecê-la como 
expressão autêntica da fé da Igreja.

b) Expressão viva da fé (SF, 69): Este número destaca que o consensus fide-
lium acontece quando os fiéis, em comunhão com os pastores, acolhem e teste-

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  90 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

munham unanimemente uma verdade da fé. Ele é sinal da recepção da doutrina 
pela Igreja toda e critério de autenticidade.

Valor metodológico: A fé viva do povo é critério teológico. O método ecle-
sial deve integrar escuta da vida do povo, leitura dos sinais dos tempos e dis-
cernimento colegial. O consensus é fruto da interação entre experiência vivida, 
tradição recebida e acompanhamento pastoral, exigindo processos de escuta si-
nodal.

c) Fruto de comunhão (SF, 71): O consenso dos fiéis, portanto, é fruto da 
comunhão vital com Cristo e da fidelidade ao Evangelho. Ele ocorre no corpo 
eclesial como um todo, não apenas por indivíduos isolados. O consensus fide-
lium é, assim, expressão do sensus fidei na sua plenitude eclesial.

Valor metodológico: A metodologia sinodal não se trata de somar opiniões, 
mas de caminhar juntos na escuta do Espírito, com atenção ao testemunho dos 
fiéis e ao discernimento dos pastores. O método exige espaços de escuta comu-
nitária, oração, partilha, gradualidade e verificação da coerência com a Tradição.

Síntese metodológica: O consensus fidelium se torna critério e caminho me-
todológico para o discernimento da verdade da fé. Ele é: fruto da conjugação 
entre o sensus fidei fidelis (a experiência pessoal da fé); e o sensus fidei fidelium 
(a vida comunitária da fé); discernido à luz do Espírito por toda a Igreja em co-
munhão (magistério e povo).

Ele revela o valor de uma epistemologia sinodal, na qual a verdade é reco-
nhecida por meio de um processo que envolve: experiência espiritual, escuta 
comunitária, fidelidade à tradição, verificação pastoral.

Como síntese do sensus fidei fidelis (vivência pessoal da fé) e do sensus 
fidei fidelium (instinto eclesial comunitário), o consensus fidelium expressa o 
discernimento da fé da Igreja como um processo de reconhecimento espiritual, 
e não mera consulta de opinião. Ele representa o momento em que a comu-
nhão eclesial, iluminada pelo Espírito, converge numa adesão comum e vital 
a uma verdade da fé, tornando-se assim critério teológico e sinal da recepção 
e autenticidade doutrinal. Metodologicamente, o consensus fidelium exige um 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  91 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

caminho sinodal de escuta, oração, confronto com a Tradição e discernimento 
comunitário, no qual pastores e fiéis caminham juntos. É, portanto, uma forma 
de conhecimento eclesial que nasce do interior da fé vivida, sustentada na comu-
nhão e verificada no testemunho coletivo, revelando o modo próprio da Igreja de 
reconhecer a verdade.

A seguir, apresenta-se uma reconstrução dos parágrafos §§ 22, 23, 81 e 83 
do Documento Final do Sínodo 2024, sob a chave do conceito sensus fidei, ou 
seja, como esse sentido da fé do povo de Deus — dom espiritual coletivo — atra-
vessa, fundamenta ou interpela o conteúdo desses trechos. O Documento Final 
do XVI Assembleia Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos tem como título “Para 
uma Igreja sinodal: comunhão, participação, missão”, será abreviado daqui para 
frente assim: IS (Igreja Sinodal), com o respectivo número do parágrafo.

1.4 – Sensus fidei como estrutura metodológica na prática sinodal da Igreja

No Documento Final da XVI Assembleia Geral Ordinária do Sínodo dos 
Bispos (2024), o conceito de sensus fidei é assumido não apenas como dado teo-
lógico, mas como categoria operativa, ou seja, como uma estrutura metodológica 
constitutiva do agir sinodal da Igreja. O texto sinodal explicita que a escuta do 
povo de Deus, enraizada na unção batismal, é não apenas legítima, mas neces-
sária para o discernimento eclesial. Trata-se, portanto, de um reconhecimento 
eclesiológico e epistemológico: a verdade da fé é reconhecida também pela via 
da escuta espiritual do povo crente.

A presença explícita do termo sensus fidei no parágrafo 22 é decisiva para 
estabelecer esse fundamento metodológico. Ali, afirma-se que todos os batiza-
dos, por participarem da função profética de Cristo, possuem um “instinto para 
a verdade do Evangelho” — uma intuição espiritual que, em comunhão eclesial, 
permite captar o que é conforme à Revelação. Essa intuição, porém, não é con-
cebida de forma espontaneísta ou subjetivista: ela é inserida no processo sinodal 
como um critério que se articula com o discernimento dos pastores e da teologia, 
formando uma tríade metodológica. O objetivo dessa articulação é alcançar o 
consensus fidelium, entendido como “critério seguro” de autenticidade doutrinal 
e pastoral. Nesse ponto, o Documento sinodal retoma diretamente a formulação 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  92 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

da Comissão Teológica Internacional, mas o faz em chave prática, aplicando-a à 
dinâmica real do processo sinodal em curso.

Mais adiante, nos parágrafos 23, 81 e 83, o sensus fidei é desenvolvido 
como fundamento da escuta e do discernimento coletivo da Igreja, que não se 
limita à consulta, mas envolve conversão, corresponsabilidade e transformação. 
O parágrafo 81 apresenta o discernimento eclesial como um ato comunitário 
— “O Espírito Santo e nós decidimos” (At 15,28) — em que o sensus fidei é o 
horizonte espiritual comum no qual os dons de sabedoria (leigos, pastores, te-
ólogos, carismas) se integram para reconhecer os sinais da vontade de Deus no 
tempo presente. O sensus fidei, nesse sentido, não é apenas critério de recepção, 
mas fonte ativa da orientação missionária da Igreja: ele é escuta, mas também 
impulso.

O parágrafo 83 aprofunda essa dimensão metodológica ao apresentar o sen-
sus fidei como horizonte formativo: formar o povo e os pastores para reconhecer 
esse dom do Espírito como via de acesso à verdade revelada. Aqui, o sensus fidei 
é assumido como espiritualidade e método ao mesmo tempo, um estilo de discer-
nimento enraizado na humildade, na escuta recíproca e na vigilância espiritual. 
O discernimento comum é a forma concreta de sua manifestação, e sua prática 
contínua é o sinal de uma Igreja que caminha sinodalmente sob a condução do 
Espírito.

Por fim, o parágrafo 23 confere ao sensus fidei uma amplitude ecumêni-
ca: todos os batizados o compartilham, o que permite reconhecê-lo como lugar 
teológico comum entre cristãos de diferentes tradições. Tal perspectiva amplia 
ainda mais sua relevância metodológica, pois reforça que a escuta da fé vivida 
— inclusive entre os “outros” — é um caminho autêntico de comunhão e de 
verdade.

Dessa forma, o Documento Final do Sínodo 2024 não apenas reafirma o 
sensus fidei como dado teológico, mas o institucionaliza como eixo metodoló-
gico da sinodalidade, conferindo-lhe estatuto operativo nos processos de escuta, 
discernimento e decisão. A escuta do povo de Deus deixa de ser acessória ou 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  93 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

consultiva, tornando-se constitutiva da própria forma como a Igreja conhece, 
discerne e age no mundo.

2. Sinais dos tempos
Neste tópico, propomos utilizar o documento Gaudium et Spes, um dos 

principais frutos do Concílio Vaticano II, como base para descrever e sistemati-
zar o conceito teológico-metodológico de “sinais dos tempos”. A partir da leitura 
atenta especialmente dos números 4 e 11, evidenciamos como a Igreja é chama-
da a discernir, à luz do Evangelho, os acontecimentos, aspirações e desafios do 
mundo contemporâneo, como parte integrante de sua missão evangelizadora. 
Em seguida, articularemos essa dinâmica de escuta e discernimento com o con-
ceito de sensus fidei, entendido como o sentido da fé presente no povo de Deus. 
A convergência entre sinais dos tempos e sensus fidei revela uma eclesiologia 
atenta ao Espírito que fala na história e no coração dos fiéis, iluminando o cami-
nho sinodal da Igreja. Para isso, tomaremos como principal referência o próprio 
texto da Gaudium et Spes (doravante: GS).

Para levar a cabo esta missão, é dever da Igreja investigar a 
todo o momento os sinais dos tempos, e interpretá-los à luz do 
Evangelho; para que assim possa responder, de modo adapta-
do em cada geração, às eternas perguntas dos homens acerca 
do sentido da vida presente e da futura, e da relação entre am-
bas. É, por isso, necessário conhecer e compreender o mundo 
em que vivemos, as suas esperanças e aspirações, e o seu ca-
ráter tantas vezes dramático (GS, 4).

O ponto de partida é a convicção de que a missão da Igreja exige uma escuta 
permanente da história: “É dever da Igreja investigar a todo o momento os sinais 
dos tempos”. Isso implica uma atitude ativa e vigilante, não apenas contempla-
tiva ou reativa.

Duplo movimento hermenêutico: Os sinais dos tempos devem ser interpre-
tados à luz do Evangelho, o que indica que a Igreja: Escuta a história, as dores e 
esperanças humanas; discernindo-a com os olhos da fé, ilumina essa escuta com 
o Evangelho. Trata-se de uma hermenêutica pastoral, na qual os sinais históricos 
tornam-se “lugares teológicos” da Revelação de Deus.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  94 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

Objetivo da escuta: A interpretação dos sinais dos tempos visa responder, 
de modo encarnado e histórico, às eternas perguntas existenciais do ser humano: 
Sentido da vida presente; Sentido da vida futura; Relação entre ambas.

Conhecimento do mundo real e complexo: A escuta requer compreen-
são profunda do mundo em que vivemos, marcado por: Transformações cul-
turais, sociais e religiosas; Avanço técnico e incerteza existencial; Desejo de 
liberdade e novas formas de servidão; Abundância de recursos e permanên-
cia da miséria; Interdependência e divisão global; Progresso temporal sem 
correspondência espiritual.

Crise de valores e discernimento evangélico: O mundo moderno experi-
menta uma crise: “muitos [...] são incapazes de discernir os valores verdadeira-
mente permanentes”. O papel da Igreja é ajudar no discernimento espiritual dos 
valores autênticos, promovendo uma resposta profética diante das ambiguidades 
da modernidade.

Sinais dos tempos como desafio à fé e à missão: A realidade desafia o ser hu-
mano e obriga uma resposta consciente, o que também interpela a própria Igreja 
em sua missão evangelizadora. Portanto, os sinais dos tempos não são apenas 
diagnósticos, mas chamados à conversão pastoral e ao engajamento histórico.

Em síntese: Os sinais dos tempos, em Gaudium et Spes 4, constituem um 
critério teológico e pastoral que convida a Igreja a discernir a ação de Deus 
na história e a responder com fidelidade criativa às demandas do mundo atu-
al. É uma metodologia de escuta, discernimento e resposta — sempre à luz do 
Evangelho, com os pés no chão do sofrimento e das esperanças humanas.

A expressão “sinais dos tempos”, tal como apresentada na Gaudium et Spes, 
comporta um sentido metodológico: não se trata apenas de constatar fenôme-
nos históricos, mas de exercitar um discernimento espiritual e pastoral à luz do 
Evangelho (GS 4). O olhar da Igreja deve ser, ao mesmo tempo, atento à realida-
de e guiado pela escuta do Espírito, a fim de interpretar os acontecimentos à luz 
da fé e oferecer respostas coerentes com a missão evangelizadora em cada gera-
ção. Nesse horizonte, o conceito de sensus fidei — o instinto espiritual dos fiéis 
— aparece como mediação subjetiva e comunitária indispensável para captar 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  95 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

esses sinais com autenticidade. O povo de Deus, ungido pelo Espírito e inserido 
nas realidades concretas da história, é sujeito eclesial ativo no discernimento dos 
sinais dos tempos (GS, 11). A sinodalidade, por sua vez, assume e integra essas 
duas dimensões — escuta da história e escuta da fé — como método de caminhar 
juntos, discernindo comunitariamente a presença e a vontade de Deus. Portanto, 
sensus fidei, sinais dos tempos e sinodalidade formam uma tríade metodológica: 
a fé do povo (sensus fidei) lê espiritualmente a história (sinais dos tempos) por 
meio de processos eclesiais de escuta, diálogo e decisão (sinodalidade). Trata-se 
de uma epistemologia eclesial encarnada, na qual a verdade da fé se revela no 
entrelaçamento entre a revelação divina, a consciência crente do povo e os cla-
mores do tempo presente.

3. Sinodalidade como estrutura metodológica
A sinodalidade, enquanto expressão do mistério da Igreja como Povo de 

Deus em caminho, animado pelo Espírito Santo, deve ser compreendida não 
apenas como uma dimensão teológica, mas como uma estrutura metodológica 
fundamental para a ação eclesial. O Papa Francisco define-a como “o caminho 
que Deus espera da Igreja do terceiro milênio” (DISCURSO PELOS 50 ANOS 
DO SÍNODO DOS BISPOS, 2015), apontando para uma conversão no modo 
de ser, escutar e discernir da comunidade eclesial. A seguir, sistematizamos os 
elementos fundamentais dessa metodologia, articulando-os ao sensus fidei e à 
escuta dos sinais dos tempos.

3.1. Fundamentos Metodológicos da Sinodalidade

Sinodalidade como Caminho do Povo de Deus: Inspirada pela eclesiologia 
do Vaticano II, especialmente por Lumen Gentium, a sinodalidade desloca o 
foco da estrutura hierárquica para a comunhão de todos os batizados: “A tota-
lidade dos fiéis, ungidos pelo Santo, não pode enganar-se no ato de fé” (LG, n. 
12). Isso implica considerar todo o povo de Deus como sujeito ativo do discer-
nimento eclesial. O Documento de Medellín reforça essa visão ao afirmar que a 
Igreja latino-americana é um “povo que se converte, sofre e espera” (n. 2).

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  96 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

Dimensão Trinitária da Sinodalidade: A sinodalidade se ancora na Trindade 
como modelo de comunhão e missão. Conforme o Documento Preparatório do 
Sínodo (n. 27), ela “expressa a natureza da Igreja como comunhão, participação 
e missão”. O paradigma trinitário inspira uma Igreja não centrada no poder, mas 
na escuta recíproca, na corresponsabilidade e no envio.

3.2. Eixos Metodológicos: Sensus Fidei e Sinais dos Tempos

Sensus fidei como critério de discernimento: O sensus fidei, ou sentido so-
brenatural da fé presente em todos os batizados, é base para o discernimento co-
munitário. Ele une Ecclesia docens e Ecclesia discens no mesmo Espírito, como 
destaca o Documento Final do Sínodo (2023, n. 23). Esse sensus é exercido 
na escuta mútua: “uma escuta recíproca na qual cada um tem algo a aprender” 
(DISCURSO DE FRANCISCO, 2015).

Discernimento dos sinais dos tempos: A Gaudium et Spes fundamenta o 
discernimento dos sinais dos tempos como tarefa essencial da Igreja: “É dever da 
Igreja investigar a todo o momento os sinais dos tempos e interpretá-los à luz do 
Evangelho” (GS, n. 4). Esses sinais estão nos acontecimentos, nos clamores dos 
povos, nas exigências históricas. O n. 11 da GS afirma que o povo de Deus, mo-
vido pela fé, esforça-se por discernir nos eventos e aspirações humanas a vonta-
de de Deus. A leitura da realidade, nesse sentido, torna-se um critério teológico.

3.3. Práticas e Dispositivos Metodológicos da Sinodalidade

- Círculos de escuta comunitária: Espaços de partilha de experiências e dis-
cernimento, onde todos são sujeitos da fé. Promovem uma escuta participativa 
e espiritual.

- Conselhos e instâncias colegiadas: Os conselhos pastorais e sinodais (pa-
roquiais, diocesanos, regionais) são instâncias institucionais de corresponsabili-
dade. Evangelii Gaudium (n. 31) propõe uma Igreja descentralizada.

- Leitura Popular da Bíblia: Método que une fé e vida a partir da realidade 
dos pobres. Carlos Mesters define: “ler a Bíblia com os olhos do pobre e os pés 
da comunidade”.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  97 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

- Religiosidade Popular: Reconhecida por Francisco como forma legítima 
de fé (EG, n. 124), ela expressa o sensus fidei nas formas devocionais, nas festas 
e nos símbolos vividos nas periferias.

- Itinerários formativos: Percursos de formação que capacitam para o discer-
nimento sinodal: escuta, espiritualidade, corresponsabilidade.

- Assembleias e sínodos: Espaços privilegiados de escuta orante, escuta 
popular e decisão colegiada (cf. ASSEMBLEIA ECLESIAL DA AMÉRICA 
LATINA, 2021, n. 34).

- Discernimento comunitário: Processo espiritual, não meramente técnico. 
Supõe oração, silêncio, escuta do outro e busca comum da vontade de Deus (cf. 
EG, n. 231).

- Consensualidade e decisão colegiada: O Vademecum do Sínodo (2021) 
valoriza processos lentos e respeitosos, que produzem frutos mais fiéis ao 
Evangelho.

3.4. Implicações Metodológicas e Teológicas

A metodologia sinodal exige uma conversão cultural e espiritual. Ela rompe 
com a lógica clerical e centralizadora, e assume uma epistemologia eclesial que 
une o dado da Revelação com a escuta dos clamores do povo e da realidade. A 
tradição latino-americana reforça que a realidade é lugar teológico (cf. PUEBLA, 
n. 1150; DOCUMENTO CONTINENTAL DO SÍNODO, n. 21).

A escuta das vozes marginalizadas (pobres, mulheres, jovens, povos origi-
nários) torna-se critério de veracidade eclesial (cf. FRATELLI TUTTI, n. 24; 
EVANGELII GAUDIUM, n. 48). A espiritualidade sinodal se manifesta como 
ecologia integral (cf. Laudato Si’, n. 49), onde o grito da Terra e dos pobres são 
discernidos como sinais do Espírito.

A sinodalidade, compreendida como estrutura metodológica, permite à 
Igreja realizar sua missão com fidelidade criativa ao Evangelho. Articulando o 
sensus fidei com o discernimento dos sinais dos tempos, ela promove processos 
espirituais, participativos e transformadores. Trata-se de tornar-se uma Igreja 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  98 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

que escuta, discerne e caminha em comunhão, traduzindo a Tradição viva da fé 
nas formas históricas da pastoral e da missão.

Conclusão
À guisa de conclusão, propomos articular quatro núcleos conceituais que 

atravessam este estudo e iluminam seu horizonte metodológico e eclesiológico: 
(1) a distinção e interdependência entre sinodalidade e colegialidade; (2) os qua-
tro princípios metodológicos enunciados por Francisco na Evangelii Gaudium, 
com sua leitura filosófica e eclesial; (3) a dialética hegeliana entre Volksgeist 
(espírito do povo) e Zeitgeist (espírito do tempo), como modelo de integração 
entre tradição e escuta do tempo; e (4) a relação entre epistemologia (a busca 
da verdade) e metodologia (o caminho comunitário para alcançá-la). Esses qua-
tro eixos nos permitem compreender a sinodalidade não apenas como estrutura 
organizativa da Igreja, mas como episteme e método, ou seja, como modo de 
conhecer a verdade da fé a partir da escuta do povo, da leitura espiritual da his-
tória e do discernimento colegiado. Assim, o sensus fidei, os sinais dos tempos e 
a práxis sinodal convergem em uma epistemologia viva, enraizada na Tradição e 
aberta ao Espírito que fala no hoje da história.

1. A sinodalidade e a colegialidade são realidades distintas, mas profunda-
mente conectadas na vida da Igreja. A colegialidade diz respeito à comunhão 
entre os bispos enquanto corpo colegiado em união com o Papa, sendo expres-
são sacramental da unidade do episcopado. Já a sinodalidade é mais ampla: ela 
inclui todo o povo de Deus como sujeito ativo do discernimento e da missão. No 
contexto deste artigo, que articula sensus fidei, sinais dos tempos e sinodalidade, 
a distinção entre ambas aponta para um deslocamento metodológico: da escuta 
exclusiva dos pastores (colegialidade) para uma escuta mútua entre pastores e 
fiéis (sinodalidade). No entanto, essa diferença não estabelece oposição, mas 
sim uma relação vinculativa: a colegialidade só é plenamente exercida de forma 
sinodal, isto é, quando os bispos discernem não apenas entre si, mas em profunda 
sintonia com o sensus fidelium. Assim, a sinodalidade constitui o horizonte mais 
amplo no qual a colegialidade se realiza de modo participativo e corresponsável. 
Metodologicamente, isso significa que as decisões eclesiais devem emergir de 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  99 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

um processo em que a escuta do povo de Deus — enraizada no sensus fidei — se 
articula com a autoridade dos pastores e a tradição viva da Igreja. Essa integra-
ção constitui o modo eclesial de reconhecer a verdade, discernir os sinais dos 
tempos e renovar a missão evangelizadora com fidelidade criativa.

2. Princípios da Evangelii Gaudium como Metodologia Social e Eclesial: O 
Papa Francisco apresenta em Evangelii Gaudium quatro princípios-chave (nú-
meros 222-225) para guiar não apenas as relações internacionais e sociais, mas 
também a ação evangelizadora da Igreja: (1) o tempo é superior ao espaço, (2) 
a unidade prevalece sobre o conflito, (3) a realidade é mais importante do que a 
ideia, e (4) o todo é superior à parte.

Em nosso seu artigo sobre essa temática (BAVARESCO, 2016), aprofun-
damos essas categorias, visando compreender seu alcance filosófico-teológico 
para a construção de um povo e a promoção do bem comum. Esses princípios 
funcionam como mediação metodológica de integração entre sensus fidei, si-
nais dos tempos e sinodalidade. Primeiramente, o princípio de que o tempo é 
superior ao espaço convoca a Igreja a priorizar processos de conversão e escuta 
prolongada, permitindo que o sensus fidei amadureça em fidelidade criativa, sem 
pressa por resultados imediatos. Em segundo lugar, a unidade prevalece sobre o 
conflito reforça a vocação sinodal de transformar tensões dentro da comunidade 
em oportunidades de diálogo, convergência e discernimento comum. O terceiro 
princípio, a realidade é mais importante do que a ideia, sinaliza que a autorida-
de eclesial e as estruturas decisórias devem emergir da vigilância concreta dos 
sinais dos tempos, e não de esquemas ideológicos abstratos. Finalmente, o todo 
é superior à parte remete à co-responsabilidade: o discernimento e a missão da 
Igreja só são autênticos quando envolvidos, todos os membros do Povo de Deus, 
em uma lógica de corresponsabilidade e abertura recíproca.

Assim, esses princípios, conforme interpretados por nós, oferecem não ape-
nas um guia social reflexivo, mas também um modelo eclesiológico prático: uma 
sinodalidade que escuta, aprende do tempo, integra conflitos, valoriza a reali-
dade concreta e articula o sensus fidei numa comunhão orgânica de todos os 
batizados na missão evangelizadora.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  100 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

3. Dialética entre Volksgeist e Zeitgeist em Hegel e sua aplicação teológico-
-metodológica: Em Hegel, a história do espírito se desdobra através da tensão 
criativa entre dois conceitos fundamentais: o Volksgeist (espírito do povo) e o 
Zeitgeist (espírito do tempo). O Volksgeist representa o conjunto de instituições, 
tradições, crenças e costumes que formam a identidade espiritual de um povo 
em determinado período histórico. Já o Zeitgeist expressa o impulso inovador 
do tempo, a emergência de novas formas de estruturas de eticidade, culturais e 
espirituais que desafiam o estabelecido e projetam a história em direção ao seu 
autodesenvolvimento racional.

A dialética entre essas duas figuras não é de simples oposição, mas de me-
diação e superação (Aufhebung). O Volksgeist oferece a base objetiva e histórica 
que sustenta a vida de um povo; o Zeitgeist, por sua vez, surge como figura do 
espírito universal que se encarna no particular, contestando e transformando a 
tradição por meio de novas figuras históricas — o herói ético, o reformador, o 
mártir, o profeta. Essa dinâmica conduz ao progresso da liberdade, pois o espíri-
to só se realiza plenamente quando as formas instituídas cedem lugar às exigên-
cias do tempo histórico e do espírito absoluto que se autocompreende.

Aplicando esse esquema hegeliano ao nosso artigo, propomos compreender 
o sensus fidei como uma forma de Volksgeist eclesial: ele expressa a fé vivida, 
os hábitos devocionais, a tradição espiritual que configura a identidade coletiva 
do povo de Deus. Já os sinais dos tempos operam como figurações do Zeitgeist: 
manifestações históricas que interpelam a Igreja a sair de suas formas fixas e 
escutar o novo que emerge — os clamores do povo, as dores da criação, os des-
locamentos culturais e espirituais.

A sinodalidade, nesse quadro, pode ser interpretada como método dialé-
tico-espiritual, no qual o sensus fidei (Volksgeist) encontra o tempo presente 
(Zeitgeist) numa dinâmica de escuta, discernimento e recepção. A Igreja, em 
chave sinodal, não é apenas guardiã do passado, mas também intérprete criativa 
do presente e geradora do futuro, discernindo o Espírito que fala na tradição e no 
tempo, na memória viva da fé e nos apelos históricos da realidade.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  101 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

Assim, propomos entender a epistemologia sinodal como uma fenomenolo-
gia histórica do Espírito: o conhecimento da fé não se dá por dedução lógica nem 
por autoridade externa, mas por um processo de reconhecimento e mediação 
entre a tradição do povo crente e os apelos do tempo presente. A sinodalidade 
torna-se, assim, o espaço onde o Espírito se comunica, transformando o costume 
em missão, a herança em profecia, a memória em envio.

4. Epistemologia e metodologia no horizonte sinodal: verdade como ca-
minho comunitário: A articulação entre epistemologia e metodologia revela-se 
decisiva para compreender a proposta deste artigo. A epistemologia, enquanto 
reflexão sobre as condições de possibilidade do conhecimento verdadeiro, nos 
interpela a pensar como a Igreja reconhece a verdade da fé no tempo presente. 
Já a metodologia refere-se ao modo como esse conhecimento é efetivamente 
buscado, discernido e acolhido. No contexto da sinodalidade, essas duas dimen-
sões não se separam: conhecer a verdade (epistemologia) implica um caminho 
espiritual, comunitário e dialogal (metodologia).

A epistemologia eclesial que emerge da sinodalidade não é abstrata, dedu-
tiva ou meramente autorreferente. Trata-se de uma epistemologia encarnada e 
pneumatológica, na qual a verdade não é imposta, mas reconhecida no processo 
comunitário de escuta mútua e discernimento espiritual. O sensus fidei aparece 
como instância epistêmica do povo de Deus, uma sensibilidade espiritual confiá-
vel que, iluminada pelo Espírito, contribui para a recepção e reconhecimento da 
verdade evangélica. Os sinais dos tempos, por sua vez, configuram os contextos 
históricos e existenciais nos quais essa verdade deve ser discernida e atualizada.

Metodologicamente, isso exige um caminho sinodal: escutar a fé vivida, 
confrontá-la com a tradição, dialogar com os clamores históricos e discernir em 
comunhão. Essa metodologia sinodal não é apenas um conjunto de técnicas pas-
torais, mas uma estrutura espiritual de acesso à verdade, que valoriza o consenso 
do povo crente (consensus fidelium), a corresponsabilidade dos sujeitos e a veri-
ficação pastoral da doutrina.

A verdade, nesse horizonte, não é apenas um conteúdo doutrinário estáti-
co, mas uma realidade viva que se manifesta na comunhão eclesial. Por isso, a 

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  102 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

sinodalidade não apenas atualiza a epistemologia da fé, mas propõe uma nova 
metodologia eclesial: escutar para conhecer, discernir para agir, caminhar juntos 
para compreender a vontade de Deus no hoje da história.

Referências
BARROS, Marcelo. Espiritualidade da libertação: um caminho universal de 

comunhão com a vida. 2. ed. São Paulo: Paulus, 2008.
BAVARESCO, Agemir. Public Opinion and Sensus Fidelium. Daímon. Revista 

Internacional de Filosofia, v. 77, p. 7–19, jan.–ago. 2019. DOI: 10.6018/
daimon/280201.

BAVARESCO, Agemir. Leituras filosóficas da Laudato Si. Teocomunicação, 
Porto Alegre, v. 46, n. 1, p. 24–38, jan./jun. 2016. Disponível em: https://
revistaseletronicas.pucrs.br/index.php/teo/article/view/23658. Acesso em: 
25 jul. 2025.

BOFF, Leonardo. Ecologia: grito da Terra, grito dos pobres. 21. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2020.

COMISSÃO TEOLÓGICA INTERNACIONAL. O sensus fidei na vida da Igreja. 
Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2014. Disponível em: https://
www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_
cti_20140610_sensus-fidei_po.html. Acesso em: 18 jul. 2025.

CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Pastoral Gaudium et Spes (A Igreja 
no mundo contemporâneo), 7 dez. 1965. Disponível em: https://www.
vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_
const_19651207_gaudium-et-spes_pt.html. Acesso em: 24 jul. 2025.

CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO (CELAM). Documento 
de Medellín. 1968. In: CELAM. Conferências do Episcopado Latino-
Americano: Medellín, Puebla, Santo Domingo, Aparecida. São Paulo: 
Paulinas, 2007. p. 41–133.

CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO (CELAM). Documento de 
Puebla: A evangelização no presente e no futuro da América Latina. 1979. 
In: CELAM. Conferências do Episcopado Latino-Americano: Medellín, 
Puebla, Santo Domingo, Aparecida. São Paulo: Paulinas, 2007. p. 135–362.

CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO E CARIBENHO (CELAM). 
Documento Final da Assembleia Eclesial da América Latina e do Caribe. 
México, nov. 2021. Disponível em: https://asambleaeclesial.lat/wp-content/
uploads/2022/01/Documento-Final-Asamblea-Eclesial.pdf. Acesso em: 18 
jul. 2025.

FRANCISCO. Discurso por ocasião do 50º aniversário da instituição do 
Sínodo dos Bispos. 17 out. 2015. Disponível em: https://www.vatican.

http://revistas.pucsp.br/culturateo


  103 REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA

ISSN - Eletrônico 2317-4307		  http://revistas.pucsp.br/culturateo

Ano XXXIII  - V. 34,  N. 111,  Mai - Dez,  2025

REVISTA DE CULTURA TEOLÓGICA, N. 111,  V. 34,  Mai - Dez,  2025, p. 82-103.

va/content/francesco/pt/speeches/2015/october/documents/papa-
francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html. Acesso em: 18 jul. 
2025.

FRANCISCO. Evangelii Gaudium: Exortação apostólica sobre o anúncio do 
Evangelho no mundo atual. Vaticano, 2013. Disponível em: https://www.
vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-
francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html. Acesso em: 
18 jul. 2025.

FRANCISCO. Fratelli Tutti: Carta encíclica sobre a fraternidade e a amizade social. 
Vaticano, 2020. Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/
pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-
tutti.html. Acesso em: 18 jul. 2025.

FRANCISCO. Laudato Si: Carta encíclica sobre o cuidado da casa comum. 
Vaticano, 2015. Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/
pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.
html. Acesso em: 18 jul. 2025.

FRANCISCO. XVI Assembleia Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos: Para 
uma Igreja sinodal – comunhão, participação, missão. Documento final 
da segunda sessão (4 a 29 de outubro de 2024). Aprovado em seus 155 
parágrafos em 26 out. 2024, durante a 17ª Congregação Geral. Vaticano: 
Secretaria Geral do Sínodo, 2024. Disponível em: https://www.synod.va/
content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/POR---Documento-
finale.pdf. Acesso em: 18 jul. 2025.

OPENAI. ChatGPT (modelo GPT-4o). Disponível em: https://chat.openai.com/. 
Acesso em: jul. 2025.

MESTERS, Carlos. A leitura popular da Bíblia. São Paulo: Paulinas, 1993.
SECRETARIADO GERAL DO SÍNODO. Documento Preparatório do Sínodo 

2021–2024: por uma Igreja sinodal – comunhão, participação e missão. 
Vaticano: 2021. Disponível em: https://www.synod.va/content/dam/synod/
common/phases/en/1-preparatory-document/Preparatory%20Document.
pdf. Acesso em: 18 jul. 2025.

SECRETARIA GERAL DO SÍNODO DOS BISPOS. Vademecum para o Sínodo 
sobre a Sinodalidade: manual oficial para a escuta e discernimento nas 
Igrejas locais – Fase diocesana (outubro de 2021 – abril de 2022). Vaticano, 
2021. Disponível em: https://www.synod.va/content/dam/synod/common/
phases/en/Vademecum/Vademecum-PT.pdf. Acesso em: 18 jul. 2025.

http://revistas.pucsp.br/culturateo
https://chat.openai.com/

