
69 

 

A VOZ ILUMINADA  

Dinara Gouveia Machado Guimarães 

Escola da Comunicaçã0 e Cultura. UFRJ 
 

Resumo:  
 
Neste artigo exploro o diálogo entre a luz do cinema e a 

algaravia das vozes que ressoa dentro de cada um de nós. Em 
termos do conteúdo, a ideia inovadora é investigar o cinema a 
partir da voz, posto que ele é sempre associado ao olhar, e 
propicia uma ampliação da concepção da voz já estudada na 
psicanálise, situada, aliás, no cerne da experiência analítica 
freudiana.  Disso sabem bem os cineastas haja vista os filmes 
em análise seguinte: Nosso sonho no qual os diretores Eduardo 
Albergaria e Junior Vieira atualizam a relação entre música 
popular e cinema e a cinebiografia, Bob  Marley: One Love  (Bob 
Marley: Um só amor), do diretor Reinaldo Marcus Green, uma 
combinação entre o escrito e o falado, no ritmo jamaicano, com 
o rythm and blues norte-americano, que une letra e canto 
musical.  

 
Palavras chave: psicanálise; cinema; música; voz; escrito. 
 

                   THE ENLIGHTENED VOICE              

           Abstrat:  

          In this article I explore the dialogue between the light of 
cinema and the din of voices that resonates within each of us. In 
terms of content, the innovative idea is to investigate cinema 
from the voice, since it is always associated with the gaze and 
provides an expansion of the conception of the voice already 
studied in psychoanalysis, located, in fact, at the heart of the 
Freudian analytical experience. The filmmakers know this well, 
given the films in the following analysis: Our Dream, in which 
directors Eduardo Albergaria and Junior Vieira update the 
relationship between popular music and cinema and the biopic, 
Bob Marley: One Love, by diretor  Reinaldo Marcus Green,  a 
combination between written and spoken, in Jamaican rhythm, 
with North American rhythm and blues, which combines lyrics 
and musical singin.  

         Keywords: psychoanalysis; cinema; music; voice, written. 

 

Apresentação 



70 

 

 Ao explorar o diálogo entre a luz do cinema e a algaravia das vozes que ressoa dentro 

de cada um de nós, em termos do conteúdo, a ideia inovadora é investigar o cinema a 

partir da voz, posto que ele é sempre associado ao olhar e propiciar uma ampliação da 

concepção da voz já estudada na psicanálise, situada, aliás, no cerne da experiência 

analítica freudiana.  

      Assim como existe uma separação entre olhar e ver, em nossa concepção este artigo 

traz como foco uma separação entre a voz e aquilo que se diz. Desse modo, 

apresentamos o cinema como uma arte que materializa uma voz moral na consciência 

humana. E, com isso, o cinema permite uma análise do processo de criação, tendo 

como base a teoria da psicanálise e a teoria do cinema. E esta particularidade 

apresenta-se análise de filmes baseada na voz que o cineasta escuta.    

 

A voz objeto da pulsão invocante  

Tendo como referencial Jacques Lacan e Sigmund Freud, 

respectivamente, compreendo a voz como o objeto a e o objeto da pulsão de ouvir, 

invocante, para chegar à construção do objeto e do método. Então, Lacan é o primeiro 

a conceituar a voz como um objeto e constrói o objeto a para marcar o ponto de escape 

da simbolização na estrutura de linguagem. Pierre Shaeffer, em seus tratados sobre os 

objetos musicais também isola o som como objeto e Michel Chion, crítico de cinema, 

contemporâneo de Lacan, também considera a voz como objeto.  Logo, a meu ver o 

cinema é construído pela voz (a) sonora por ser uma arte basicamente de representação 

de imagem traspassável pela voz.  

     A voz, caracteristicamente errante, ao converter-se na fala cerca o lugar vazio, o 

vácuo de onde surge a voz ou o inverso disto, a voz silenciosa. Ou seja, o cinema tem 

uma voz silenciosa que ressoa por se tratar de outra dimensão da voz, a dimensão do 

instante de escutar.  Por isso, denomino o cinema: “voz na luz”.  

 

A voz na luz 

A voz na luz do cinema traz a reflexão da consciência moral, a instância crítica e 

vigilante, o que Freud chama de super eu ou instância crítica e vigilante que nos dá 

ordem e manda gozar. À medida que o cinema veio dá à voz o suporte das exigências 

das instituições reguladoras do lugar e do sentido da lei simbólica, é uma voz que traz 



71 

 

consigo um ideal estético preenchido por várias vozes escutadas por todos os lados e 

sentidos, tendo o efeito do Outro absoluto que, onividente, tudo vê: onisciente, tudo 

sabe; onipresente, está em toda parte.  

      Na narrativa do cinema, desde seu começo até os diferentes gêneros e por cada 

estilo, são decifrados cada vez mais os códigos sociais, ao iluminar não só a voz eu – a 

voz enunciada na primeira pessoa – mas também a voz do Outro – a ordem Simbólica 

que rege a vida psíquica. Nele está a visão do mistério e do fascínio que mobiliza a 

existência humana de morte e vida, culpa e castigo, prazer e dever, amor e dor.  

      Esta voz que, em separado do corpo, traspassa a tela, alcança silenciosa o 

espectador, enquanto é colocado diante do emissor de uma mensagem que pede 

resposta a um destinatário e que pode ou não restituir ao emissor a sua própria 

mensagem, a fim de fazê-la retornar ao destinatário. Mas não é tudo. O cinema só se 

constrói enquanto voz pelo prazer de escutar pelas vozes do desejo, destacadas nas 

letras dos filmes exemplificados, corroborando com os ideais apresentados ao longo do 

artigo.      

      Refletindo sobre a interface da Psicanálise com o Cinema, pelo viés da voz, mais 

além da sonoridade, coloca à nossa reflexão uma dupla questão: como apresentar o 

silêncio sem representá-lo? Como dar a ouvir o que escapa aos ouvidos?     

      A voz continua, com sua função evanescente, a ultrapassar os limites, as fronteiras. 

Tal voz, não é simplesmente a da audição do ouvido, mas a que se refere aos atos de 

escuta. Trata-se de uma outra voz uma outra voz, diferente da voz sonora. A voz é 

deslocada do ouvido, como a voz do mudo, que não tem fala, mas tem voz. É a voz do 

que se escuta, não só do que se ouve. É a voz do que vai passando pelo olhar, voz que é 

um “dizer”, mais do que um dito. Não importa o que fica dito, mas o que não cessa de 

não se dizer. Disso sabem bem os cineastas, haja vista a interface do cinema com a voz 

musical nos filmes em análise seguinte. 

 

A voz sonhada 

O filme Nosso sonho encanta o público com suas músicas. Os diretores Eduardo 

Albergaria e Junior Vieira atualizam a relação entre música popular e cinema pela qual 

são interpretadas visões do mundo e sentimentos diversos, mais apoiado na criação do 

realismo narrativo do que na representação factual. Dinamicamente, a natureza de sua 



72 

 

percepção engloba fundamentos intersubjetivos e intrasubjetivos da comunicação 

cinemática e musical.  

     Sob a perspectiva  de Buchecha (Juan Paiva), Mônica Assis, a Néga, na direção do 

elenco, resgata a fantasia subjacente à  fama de um favelado, negro, habitante da 

comunidade de Niterói, um dos artistas brasileiros criadores da poesia de periferia, 

encarada com desdém, mas que tem tido um alcance maior que outras expressões 

artísticas em escutar a voz da consciência popular.   

     Em dupla musical de MC para cantar funk com Claudinho (Lucas Penteado), 

Buchecha decide navegar representando o Morro de Salgueiro. E tornaram-se a dupla 

de funk melody mais famosa do Brasil.  

      O filme é fiel ao estilo bem brasileiro de cantar e às “malemolências cariocas”, 

diferentemente da perversa malandragem pejorativa. Constitui-se como uma 

multiplicidade de significados figurativos, com sacadas de bom humor, em meio às 

adversidades cotidianas do trágico e dramático ambiente de pobreza na favela 

brasileira.  

     Através da criação e produção de ritmo e letra da dupla musical Buchecha e 

Claudinho como Só Love, Coisa de Cinema e o icônico Nosso Sonho, que dá título ao 

filme, dá sentido ao filme e referências musicais, ao mesmo tempo que mostram uma 

origem comum, a brincadeira infantil, e respondem a uma atividade semelhante, 

construindo fantasias. 

     O momento inesperado do filme desperta o olhar da voz da mulher, mãe de uma 

família disfuncional e com o alcoolismo de um pai abusivo, protagonizada por Tatiana 

Tiburcio e Nando Cunha, que interpretam Dona Etelma e Souza, os pais Buchecha. A 

reação dela, como a de tantas outras mães em situação semelhante, abre oportunidade 

para o filho seguir outro caminho de identificação como artista, sempre destacado no 

desenrolar da narrativa. 

     Este “não todo (pas tout)” fálico das mulheres é concebido precisamente no sentido 

proposto por Jacques Lacan, de que uma parte do gozo de uma mulher não é o que um 

homem quer fazer dela, ou seja, o “não todo” de Mulher significa que há sempre algo 

inesperado nela, algo que é inadvertido  para os homens. Assim, a ordem linear de 

causa e efeito se desfaz.  



73 

 

     A surpresa das reações maternas inesperadas continua na criação e produção do 

ritmo e da letra das músicas das baladas dos bailes funk da favela, como a navegação 

ficcional por caminhos imaginários. Enfim, nosso sonho permeia os becos da favela, 

usando a voz como instrumento. Situada entre o corpo biológico e o corpo social, a voz 

é ouvida para além da tela. Então, ouvimos coisas porque não podemos ver tudo e ouvir 

música pode produzir satisfação.  

  

Uma escritura cantada  

 A música criada e interpretada pelo cantor, compositor e guitarrista mestiço jamaicano 

Bob Marley (Kingsley Ben-Adir) é caracterizada como uma canção escrita e uma 

escritura cantada. A cinebiografia da vida e da música,  Bob Marley: One Love, dá a ideia 

de uma combinação que bem poderia ser levada em conta para localizar a semelhança 

entre o escrito e o falado, no ritmo jamaicano, com o rythm and blues norte-

americano, que une letra e canto musical. 

     O filme é música para os olhos e merece ser visto e ouvido num terceiro estado, que 

não é nem vigília nem sono, mas sim um estado intermédio entre um e outro, um tempo 

de encantamento que nos afasta da realidade. Musical que parece poderoso e preciso, 

para ser ouvido com a disponibilidade e simplicidade de um espetáculo original, uma 

forma ideal de ouvir música. E foi assim que Bob Marley compôs para ser cantado e 

visto por ele e pelo coral com vozes de mulheres, incluindo sua esposa, Rita Marley 

(Lashana Lynch). Imerso na musicalidade das ruas da Jamaica, em meio a uma violenta 

crise política, ele ressalta que não foi político, mas muito marcante em suas letras de 

reggae music é sua fala e canto influenciados pela linguagem bíblica do rasta fari, uma 

religião judaico-cristã afrocêntrica que surgiu na Jamaica na década de 1930, entre 

negros descendentes de africanos escravizados. 

     A fusão dos ritmos regionais com reggae e rasta fari, faz Robert Nesta Marley OM, 

conhecido como Bob Marley, compor, tocar e cantar a musicalidade naquilo que ela se 

manifesta além, ou seja, na possibilidade da voz ser ouvida pelo “ouvido de dentro”, na 

expressão do nosso compositor e maestro Heitor Villa-Lobos, quando, enquanto tocava 

piano em meio ao inferno sonoro ao seu redor, respondeu ao jovem músico Tom Jobim: 

“Olha, meu filho, o ouvido de dentro não tem nada a ver com o ouvido de fora”. 



74 

 

      Coincidência ou não, se Villa Lobos transformou a música erudita em música popular 

brasileira e a tornou conhecida mundialmente, Bob Marley converteu o ska em reggae 

clássico que popularizou a música jamaicana e o rastafarianismo em todo o mundo, 

como Get Up, Stand Up (Agora, você tem ingresso, então agradeça ao Senhor),  One Love  

(Um só amor), No Woman, No Cry (Não mulher, Não chore)  e Could You Be Loved (Você 

poderia ser amado), entre tantas outras canções que permaneceram eternas.  

      Ao reunir, desse modo, o que foi escrito e falado na Bíblia nas mensagens das letras 

de War (Guerra) e Redemption Song (Canção de redenção), interpretadas no filme, o 

porta-voz e o corpo associados apontam para o objeto causador de desejo lacaniano, a 

voz do Outro, no contexto da mensagem. Isso que levou Lacan a formular, em 

“Subversão do sujeito e dialética do desejo no inconsciente freudiano”, que, na 

comunicação humana, o emissor recebe sua mensagem do receptor de forma invertida.   

     Em princípio, é neste contexto a inspiração musical de Bob Marley. O êxodo 

migratório em sua vida, fugindo da Jamaica após um atentado, em 1976,  contra sua 

vida, e transformado no disco intitulado “Exodus”, surge como uma odisseia musical 

com as canções que provocaram sua voz, escritas nas mensagens de resistência em 

favor do amor,  da paz , da comunhão e dos excluídos, da busca pela libertação da 

escravidão, de um lugar melhor, seja física, intelectual ou espiritualmente.  

O acompanhamento instrumental das canções com a parte vocal cantada pelo DG, 

refere-se ao vernáculo jamaicano, o patois (patoá em francês), oriundo da palavra 

inglesa rhythm , mas reggaeton na linguagem do reggae, considerada a língua crioula de 

base inglesa falada primariamente na Jamaica e dispersada pelos integrantes no 

decorrer da diáspora jamaicana.  No ritmo genuíno do cantar, I, I, I, I, I, I, I, I, I, I'm willing 

and able (Eu, eu, eu, eu, eu, eu, eu, eu, eu, estou disposto e capaz), por desejar ser 

reconhecido pelo outro em seu desejo, desse modo, o desejo de reconhecimento 

transforma-se no reconhecimento do desejo.    

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  



75 

 

        

CHION, Michel. La voix au cinéma, Paris: Seuil. 1982. 
FREUD, Sigmund. Os instintos e suas vicissitudes. 1916. Primeira edição standard brasileira das obras 
completas. (OC). Volume XIV. Rio de Janeiro: Imago, 1976. v 14.      
GUIMARÃES, Dinara Machado.  Voz na luz - psicanálise e cinema. Rio de Janeiro: Garamond, 2004. 
______.  La voix dans la lumière - Essais sur le cinéma et la psychanalyse.Revista Digital:  
Amazon.com.br., 2017. 
LACAN, Jacques. A angústia. O seminário livro X. Rio de Janeiro: Jorge Zahar. 2005.  
______. L’angoisse. Le seminaire livre X. Paris: Seuil. 2004. 
______. Encore. The Seminar book XX.  New York: Norton, 1998. 
______. Encore. Le seminaire livre XX. Paris: Seuil. 1972-1973. 
______. Subversion du sujet et dialectique du désir dans l’inconscient freudien. In: Écrits. Paris, 1966, 
p.793-827. 
______. Subversão do sujeito e dialética do desejo no inconsciente freudiano. In: Escritos. Rio de Janeiro, 
1998, p.807-842.    
MAZZONI, Lorenzo. Kebra Nagast: La Biblia Secreta del Rastafari: Nueva Edición en Español. 
Independently Publishe.2019. 
SHAEFFER, Pierre. Traité des objets musicaux - Essai interdisciplines. Paris: Seuil.1966. 
 

OBRAS CITADAS  

                                                                                                                                            FILME 
 
   Nosso sonho  (Our Dream). Brasil. 2022.De Eduardo Albergaria e Junior Vieira.   
  Bob  Marley: One Love (Bob Marley: Um só amor.) Paramount Pictures Portugal.2024.De Reinaldo Marcus Green.                                                                 
                                                                                          

                                                                                                                                      CANÇÂO  
 
 War (Guerra), de Bob Marley - Everywhere is war  (Em todo lugar haverá guerra), Me say war (Eu digo que haverá guerra), That until there are no longer (Até que não existam), 

  First class and second class citizens of any nation (Cidadãos de primeira e segunda classe em qualquer nação), Until the color of a man's skin. (Até que a cor da pele de um homem), 
  Is of no more significance than the color of his eyes (Não seja mais significante do que a cor dos seus olhos), Me say war  (Eu digo que haverá guerra). 

 

 


