
 

17 
 

FRIDA KAHLO NO SURREALISMO  

SONHO E AUTOFICÇÃO 

Jorgina Francisca Severino dos Santos 

Roseli Gimenes 

FRIDA KAHLO IN SURREALISM: dream and autofiction 

FRIDA KAHLO EN EL SURREALISMO: sueño y autoficción 

RESUMO 

Frida Kahlo traz em suas pinturas as marcas da cultura de seu país, o México. No entanto, é 

inegável a presença do surrealismo por contatos da pintora com André Breton e também com 

os trabalhos de Diego Rivera, ainda que ele registrasse suas inquietações por meio de murais 

em que as questões sociais fossem seu alvo.  O objetivo deste artigo é mostrar o surrealismo 

nas obras da pintora com o sonho e a autoficção pelas telas analisadas em metodologia 

qualitativa com olhares semiótico - psicanalíticos de autores como Santaella (2024), de Freud 

(2019) e do manifesto de Breton (2024) sobre o surrealismo. Percebe-se empoderamento e o 

mal-estar contemporâneo nas obras de Kahlo.  

Palavras-chave: Surrealismo; pintura; Frida Kahlo.  

ABSTRACT 

Frida Kahlo's paintings bear the marks of the culture of her country, Mexico. However, the 

presence of surrealism is undeniable due to the painter's contacts with André Breton and also 

the works of Diego Rivera, even though he recorded his concerns through murals in which 

social issues were his target. The objective of this article is to show surrealism in the painter's 

works with the dream and autofiction through the canvases analyzed using qualitative 

methodology with semiotic-psychoanalytic perspectives from authors such as Santaella (2024), 

Freud (2019) and Breton's manifesto (2024) on surrealism. Empowerment and contemporary 

malaise can be perceived in Kahlo's works. 

Keywords: Surrealism; painting; Frida Kahlo. 

RESUMEN 

Las pinturas de Frida Kahlo llevan el sello de la cultura de su México natal. Sin embargo, la 

presencia del surrealismo es innegable, derivada de los contactos de la pintora con André Breton 

y la obra de Diego Rivera, aunque también plasmó sus inquietudes a través de murales 

centrados en problemáticas sociales. Este artículo busca demostrar el surrealismo en la obra de 

la pintora, reflejando sueños y autoficción a través de lienzos analizados con metodología 

cualitativa, basándose en las perspectivas semióticas y psicoanalíticas de autores como 

Santaella (2024), Freud (2019) y el manifiesto de Breton (2024) sobre el surrealismo. El 

empoderamiento y la inquietud contemporánea son evidentes en las obras de Kahlo. 

Palabras clave: Surrealismo; pintura; Frida Kahlo. 



 

18 
 

 

 

Introdução 

A arte de Frida Kahlo ultrapassa as fronteiras da pintura tradicional ao incorporar 

elementos simbólicos, oníricos e profundamente subjetivos que dialogam com sua biografia e 

com o contexto sociocultural do México. Reconhecida por sua expressividade singular, Kahlo 

construiu um imaginário visual que entrelaça sofrimento pessoal, identidade nacional e 

questões de gênero. Frequentemente associada ao movimento surrealista, sua obra resiste a 

categorizações rígidas, apresentando uma estética própria, marcada também pela influência do 

muralismo de Diego Rivera cuja preocupação com as questões sociais contrasta, mas também 

complementa a introspecção de Kahlo. 

O objetivo deste artigo é investigar como o surrealismo se manifesta nas pinturas 

da artista com destaque para os elementos do sonho. Para isso, adota-se uma metodologia 

qualitativa com análise de telas selecionadas sob uma perspectiva semiótico-psicanalítica, 

fundamentada em autores como Lucia Santaella (2024), Sigmund Freud (2019) e no manifesto 

surrealista de André Breton (2024).  

 

Frida Kahlo entre o México e o Surrealismo - Panorama biográfico de Kahlo 

Frida Kahlo nasceu em 6 de julho de 1907, na Cidade do México, e sua vida foi 

profundamente marcada por eventos traumáticos e transformadores que influenciaram 

intensamente sua produção artística. Filha de pai alemão e mãe de ascendência indígena e 

espanhola, cresceu em um ambiente culturalmente híbrido, o que viria a moldar seu senso de 

identidade e seu imaginário visual. Aos seis anos, contraiu poliomielite, o que lhe causou 

sequelas físicas permanentes. O episódio mais determinante em sua biografia ocorreu aos 

dezoito anos, quando sofreu um grave acidente de bonde que a deixou com múltiplas fraturas e 

dores crônicas ao longo da vida. 

Durante recuperação, Kahlo começou a pintar autorretratos, transformando sua dor física 

e emocional em expressão artística. Sua obra, marcada por uma intensa introspecção e 

simbolismo, reflete não apenas o sofrimento pessoal, mas também uma profunda conexão com 

o imaginário mexicano, incluindo elementos da arte popular, da mitologia indígena e da 

iconografia religiosa. Em sua trajetória, envolveu-se com causas políticas, especialmente 



 

19 
 

ligadas ao comunismo, e manteve uma relação intensa e conturbada com o muralista Diego 

Rivera com quem se casou duas vezes. 

Embora Frida Kahlo tenha rejeitado o rótulo de surrealista, sua obra chamou a atenção de 

André Breton que a considerava parte do movimento por sua estética onírica e subjetiva. Kahlo 

afirmava não pintar sonhos, mas sua própria realidade. Essa postura revela sua singularidade: 

sua arte não buscava evadir-se do mundo, mas dar forma à sua vivência concreta - física, 

emocional e simbólica - por meio de imagens que transitam entre o real e o fantástico. Morreu 

em 13 de julho de 1954, aos 47 anos, deixando um legado artístico que segue sendo objeto de 

reflexão e ressignificação em múltiplas linguagens contemporâneas. 

A pintora incorporou em suas obras elementos como trajes típicos - especialmente as 

vestimentas tehuanas -, objetos da arte popular, cores vibrantes, figuras da fauna e flora locais, 

além de referências religiosas católicas reinterpretadas em chave pessoal e simbólica. Sua casa, 

a famosa “Casa Azul” em Coyoacán, transformada hoje em museu, era um verdadeiro santuário 

da cultura mexicana: decorada com ex-votos, peças arqueológicas pré-colombianas, artesanato 

regional e mobiliário rústico, espelhando seu compromisso com a estética e a identidade do 

país. 

Esse apego à tradição, no entanto, não implicava conservadorismo. Ao contrário, Frida 

usava essas referências para afirmar sua singularidade enquanto mulher, artista e sujeito 

político. Seu corpo - atravessado pela dor, pela mutilação e pelo desejo - torna-se palco para 

uma iconografia híbrida que mistura o popular, o trágico e o sagrado. O México de Frida não é 

apenas paisagem de fundo, mas força simbólica que alimenta e transforma sua linguagem 

pictórica. Essa fusão entre autobiografia e cultura coletiva cria uma obra profundamente 

original que fala tanto de uma subjetividade ferida quanto de uma nação em construção. 

A aproximação entre Frida Kahlo e o surrealismo ocorreu oficialmente em 1938, quando 

André Breton, um dos principais teóricos e fundadores do movimento, visitou o México e 

declarou Frida uma surrealista nata. Para Breton, suas pinturas, com imagens simbólicas, 

composições oníricas e narrativas visuais que desafiam a lógica racional, inseriam-se de forma 

espontânea no espírito do surrealismo. No entanto, essa filiação não foi aceita passivamente 

pela artista. Em diversas ocasiões, Frida afirmou que não se considerava uma surrealista.  

Apesar dessa recusa em se identificar com o movimento, a relação com Breton foi 

significativa. Ele foi responsável por organizar a primeira exposição individual de Frida Kahlo 

fora do México, na galeria Julien Levy, em Nova York, em 1938, e intermediou sua mostra em 



 

20 
 

Paris, no ano seguinte. Essa exposição atraiu o interesse de artistas e intelectuais europeus, 

como Marcel Duchamp e Pablo Picasso, ampliando o reconhecimento internacional da pintora. 

Frida manteve uma postura crítica diante da elite artística europeia que muitas vezes 

apresentava sua obra e sua imagem como exóticas, sem compreender plenamente as 

complexidades políticas, culturais e afetivas que a atravessavam. 

O surrealismo ofereceu a Kahlo uma plataforma de visibilidade e um vocabulário estético 

que se aproximava de sua linguagem simbólica, mas sua obra nunca foi submissa a um 

programa teórico externo. Sua produção visual revela afinidades com o inconsciente, o desejo, 

a metamorfose e o fantástico - temas caros ao surrealismo -, mas sempre sob uma ótica que 

privilegia o testemunho íntimo, a experiência encarnada e o enraizamento cultural.  

A relação entre Frida Kahlo e Diego Rivera foi intensa, conturbada e profundamente 

influente para a trajetória artística de ambos. Quando se conheceram, Rivera já era um muralista 

consagrado, conhecido por seu engajamento político e por retratar nas paredes dos edifícios 

públicos a história e as lutas sociais do povo mexicano. Frida, por sua vez, estava no início de 

sua carreira, e encontrou em Diego não apenas um companheiro afetivo, mas também um 

interlocutor intelectual que incentivou sua produção e a apresentou a importantes círculos 

artísticos e políticos. 

O diálogo deles não deve ser lido apenas em termos de oposição. Há uma troca rica e 

complexa: Rivera influenciou Frida ao reforçar sua conexão com as raízes indígenas e com o 

ideário revolucionário; Kahlo, por sua vez, impactou Rivera com sua coragem estética e sua 

liberdade simbólica. Ambos se alimentavam de um mesmo solo cultural - o México pós-

revolucionário -, mas filtravam-no por lentes distintas.  

 

O Surrealismo como expressão do inconsciente 

O surrealismo, nascido oficialmente em 1924 com a publicação do Manifesto 

Surrealista por André Breton, constituiu-se como um movimento artístico e literário 

profundamente influenciado pelas descobertas da psicanálise, especialmente as de Sigmund 

Freud. Os surrealistas buscavam libertar o pensamento da censura racional, valorizando o 

sonho, o automatismo psíquico e o inconsciente como fontes legítimas e fecundas de criação. 

Em vez de representar o mundo assim como é percebido racionalmente, o surrealismo propunha 

a revelação de realidades ocultas, interiores e muitas vezes contraditórias, acessadas por meio 



 

21 
 

da linguagem simbólica, da livre associação e da irrupção do fantástico no cotidiano. Conforme 

Breton (2024, n.p.): 

O surrealismo, com base na crença plena no funcionamento absoluto do 

pensamento, para além de toda lógica e de toda razão, dispensa quaisquer 

preocupações estéticas ou morais. Ele procura eliminar a autoridade do 

racionalismo para libertar a imaginação criadora, por meio do uso do 

automatismo psíquico puro (Breton, 2024, n.p.). 
 

Sigmund Freud, particularmente em A Interpretação dos Sonhos (1900), defendeu 

que os sonhos são realizações simbólicas de desejos reprimidos, estruturados por mecanismos 

como condensação e deslocamento. Essa concepção influenciou diretamente os surrealistas que 

viam no sonho um espaço privilegiado para o encontro entre desejo, imagem e verdade 

psíquica. A arte não deveria ilustrar a realidade externa, mas tornar visível o que se oculta sob 

as camadas da consciência - um processo que envolve tanto desvelamento quanto criação. 

Exatamente o que afirma Freud (2019): 

O trabalho do sonho é essencialmente um trabalho de tradução. Transforma 

os elementos do material dos sonhos, vindos dos pensamentos oníricos 

latentes, em imagens visuais e narrativas que compõem o conteúdo manifesto 

do sonho. Neste processo, recorre a mecanismos como a condensação - pela 

qual diversas ideias se unem num único elemento do sonho - e o deslocamento 

- pelo qual a intensidade de um pensamento se transfere para outro elemento 

menos importante. O resultado final é muitas vezes estranho, incompreensível 

e precisa de interpretação para revelar o desejo reprimido que lhe deu origem 

(Freud, 1900/2019, p. 315).  
 

No caso de Frida Kahlo muitos de seus quadros dialogam com esses princípios ao 

explorar de maneira simbólica as dimensões mais profundas do sofrimento, da identidade, da 

sexualidade e da morte. Os elementos fantásticos não são ornamentos nem fugas, mas 

dispositivos de revelação de uma realidade subjetiva intensamente vivida. Como aponta Lucia 

Santaella (2024), ao analisarmos imagens desse tipo sob uma ótica semiótico-psicanalítica, 

percebemos que o sentido se constrói não pela lógica discursiva, mas pela articulação de signos 

visuais que evocam afetos, traumas e desejos. 

Assim, a relação entre o surrealismo e Frida Kahlo pode ser compreendida menos 

como filiação formal e mais como afinidade estrutural. Sua obra compartilha com o surrealismo 

a busca por uma linguagem capaz de expressar o indizível - não apenas pelo choque entre 

imagens, mas pela condensação simbólica de uma realidade emocional profunda. Nesse 

processo, o inconsciente emerge não como tema, mas como motor da criação. 



 

22 
 

A estética surrealista se manifesta visualmente por meio de justaposições 

inesperadas, cenários oníricos, metáforas visuais e imagens perturbadoras que desestabilizam 

o olhar e provocam estranhamento. Essa linguagem encontra ecos na pintura de Frida Kahlo. 

Suas obras revelam a complexidade do sujeito, a fusão entre sonho e realidade, a força do desejo 

e da dor - todos aspectos centrais do surrealismo conforme formulado por Breton (2024): 

Surrealismo é um automatismo psicológico puro, pelo qual se propõe 

expressar, verbalmente, por escrito ou de outra forma, o funcionamento real 

do pensamento. É o pensamento, na ausência de qualquer controle exercido 

pela razão, fora de qualquer preocupação estética ou moral (Breton, 2024, 

n.p.). 

 

Ao contrário do automatismo proposto pelo movimento, Kahlo constrói imagens densas 

e conscientes em que o símbolo é cuidadosamente elaborado a partir de experiências 

autobiográficas. 

Sigmund Freud estabeleceu em A Interpretação dos Sonhos (1900/2019) as bases teóricas 

que permitiriam a compreensão dos sonhos como manifestações simbólicas do inconsciente. 

Segundo Freud, os sonhos não são meros resíduos da experiência cotidiana, mas expressões 

disfarçadas de desejos reprimidos. Por meio de mecanismos como condensação (vários 

elementos condensados em uma só imagem), deslocamento (transferência de significado de um 

objeto para outro) e elaboração secundária (reorganização narrativa do sonho), o conteúdo 

latente do desejo é transformado em conteúdo manifesto - naquilo que se sonha e se recorda. 

O sonho é um espaço privilegiado para o aparecimento de desejos recalcados, 

angústias, fantasias e experiências traumáticas que escapam ao controle do ego consciente. Essa 

perspectiva foi essencial para o desenvolvimento do surrealismo que buscava justamente criar 

uma arte não submetida à razão, capaz de dar forma ao irracional e ao fantástico. Freud, embora 

tenha sido lido com liberdade e até distorcido por alguns surrealistas, forneceu o arcabouço 

teórico para uma concepção da arte como via de acesso ao inconsciente - individual ou coletivo. 

Na obra de Frida Kahlo, os princípios freudianos se manifestam com força 

particular. Muitas de suas pinturas funcionam como representações visuais de um conteúdo 

psíquico reprimido ou doloroso, transformando o corpo em palco do desejo, da angústia, da 

perda e da memória. As imagens de duplicação, mutilação, sangue, fetos, órgãos expostos e 

animais simbólicos revelam não apenas uma estética do sofrimento, mas uma linguagem 

simbólica que permite visualizar conflitos inconscientes. 



 

23 
 

Como observa Santaella (2024), uma leitura semiótico-psicanalítica, ou seja, aquela 

que trabalha objetos artísticos com uma base na semiótica visual e que também faça 

interpretações da ordem do narcisismo- imaginário na psicanálise (Freud, 1900/2019), da obra 

de Frida revela a articulação entre a imagem e o trauma, entre o signo e o afeto, tornando visível 

aquilo que, no cotidiano, é recalcado ou silenciado. A pintura, assim como o sonho, torna-se 

um espaço de elaboração psíquica e de resistência simbólica. Em vez de narrar sua história de 

forma linear, Kahlo a inscreve no corpo e na tela com imagens que funcionam como 

condensações visuais de suas experiências internas. A semiótica psicanalítica, conforme 

Cesarotto (2012) descreveu: 

É uma abordagem que considera os signos hegemônicos como determinantes 

da existência individual e social. Ele destaca que, embora os seres humanos 

sejam simbólicos e sujeitos à lei da linguagem, também são reféns das pulsões. 

Nas soluções de compromisso de cada falante, sexuado e mortal, transcorre a 

vida cotidiana, psicopatológica. No plano coletivo, conflitos e contradições 

que afetam a todos constituem a linha de pesquisa da clínica da cultura, o 

campo do gozo, o inconsciente a céu aberto (Cesarotto, 2012, pp. 141-151). 

 

A obra de Frida Kahlo pode ser entendida como uma trama complexa de imagens 

que carregam um profundo simbolismo e refletem processos psíquicos inconscientes de acordo 

com os princípios da psicanálise. A psicanálise freudiana propõe que os símbolos presentes nos 

sonhos ou nas manifestações artísticas são a tradução de conteúdos inconscientes como desejos 

reprimidos, traumas, fantasias e emoções não expressas. Esses símbolos, embora pareçam 

pertencer a um mundo de fantasia, carregam significados profundos, muitas vezes ligados ao 

sujeito que os cria, ao seu corpo, à sua história e à sua sociedade. 

A psicanálise freudiana e a semiótica psicanalítica (como proposta por Lucia 

Santaella, 2024) fornecem uma chave para entender como as imagens de Kahlo podem 

funcionar como signos (ícones) que condensam e deslocam sentidos. Lúcia Santaella (2024), 

dialogando com Peirce e Freud, propõe uma semiótica psicanalítica que reconhece o papel do 

inconsciente na constituição dos signos, especialmente os icônicos, que remetem ao objeto por 

semelhança. Ela afirma que: 

As imagens são portadoras de traços psíquicos que escapam ao regime da 

consciência lógica; condensam sentidos e afetações, funcionando como signos 

do desejo (Santaella, 2024, p. 202). 

 

Nessa perspectiva, a imagem não apenas representa, mas deseja, desloca, mascara e 

intensifica sentidos - muito próxima da lógica onírica freudiana. 



 

24 
 

Por exemplo, as imagens de Frida com seus próprios órgãos, feridas abertas ou com o 

corpo fragmentado podem ser vistas como condensações de seus desejos, seus traumas, mas 

também como uma forma de elaborar e dar visibilidade àquilo que a razão não pode expressar. 

O fato de ela usar seu próprio corpo e sua dor como matéria-prima para a arte revela um 

processo de elaboração psíquica, um modo de simbolizar e enfrentar o sofrimento, ao mesmo 

tempo em que o torna compartilhável, transformando o pessoal em universal. 

Além disso, os símbolos presentes em suas pinturas - como os animais, as flores, os 

corações, as árvores - funcionam de maneira que transcendem a superfície da tela, oferecendo 

ao espectador uma rede de significados que se conectam com os universos do inconsciente 

coletivo e pessoal. Essas imagens não são apenas ilustrações de sua vida, mas representam a 

forma simbólica de enfrentar, refletir e transformar suas vivências mais íntimas e dolorosas. 

Por meio dessa linguagem simbólica, Frida não apenas se comunica com seu próprio 

inconsciente, mas também expõe suas angústias, desejos e contradições para o mundo, criando 

uma conexão visceral com quem observa sua obra. 

 

Sonho, dor e autoficção nas pinturas de Frida Kahlo 

A obra de Frida Kahlo é um campo fértil para a análise de como o sonho, a dor e a 

autoficção se entrelaçam, criando uma narrativa visual única que reflete não apenas sua 

realidade interna, mas também as complexas relações entre corpo, identidade e sofrimento. Sua 

obra, longe de ser uma mera documentação de sua vida pessoal, propõe uma reinterpretação 

constante da realidade por meio da arte, configurando um espaço de autoficção que, tal como o 

sonho, oferece acesso ao inconsciente. 

A dor, física e emocional, foi uma constante na vida de Kahlo, além das dificuldades 

relacionadas a sua saúde emocional e a um casamento tumultuado com Diego Rivera. Tudo 

marcou sua vida e obra. Essas experiências de sofrimento profundo, particularmente o que pode 

ser considerado um trauma corporal, são visíveis em muitas de suas obras em que seu corpo se 

transforma em um campo de batalha simbólico. Um exemplo na obra de Frida Kahlo é o quadro 

A coluna partida, de 1944, comentada mais à frente. 

Freud (2019) sugeria que os sonhos servem para cumprir desejos reprimidos ou, 

mais especificamente, para expressar aquilo que não pode ser verbalizado pela mente 

consciente: 



 

25 
 

O conteúdo manifesto do sonho frequentemente parece absurdo, mas, quando 

interpretado, revela-se como expressão disfarçada de desejos que o sujeito não 

ousa reconhecer conscientemente. (Freud, 1900/2019, p. 347).  

 

A arte de Kahlo, de maneira semelhante aos sonhos, apresenta-se como uma 

manifestação simbólica daquilo que não pode ser dito diretamente. Seus quadros estão 

impregnados de imagens que combinam o real e o surreal, o cotidiano e o fantástico, criando 

uma linguagem visual que opera como um sonho acordado em que a dor e os desejos de sua 

vida íntima se fundem em uma narrativa mais ampla. O uso de cores intensas, a presença de 

elementos da cultura mexicana e a fusão de figuras humanas e animais, entre outras 

características, possibilitam que sua obra se aproprie de um vocabulário simbólico (icônico) 

que dialoga com o inconsciente. Assim aponta Santaella (2016): 

O signo icônico é aquele cuja relação com o objeto se dá por semelhança ou 

analogia, em que a imagem não é uma simples representação, mas uma 

condensação de traços psíquicos que evocam emoções, desejos e memórias. 

Na perspectiva psicanalítica, as imagens icônicas têm o poder de acessar 

camadas do inconsciente, funcionando como expressões visíveis de conteúdos 

reprimidos que escapam à lógica verbal (Santaella; Hisgail, 2016, p. 90-110). 

 

Além disso, a autoficção, uma técnica literária que mistura elementos da realidade 

e da ficção para criar uma narrativa subjetiva, é uma característica fundamental da obra de 

Frida. Em seus quadros, ela rompe com a objetividade da realidade e constrói uma versão 

idealizada e distorcida de si mesma, transformando sua própria biografia em uma história 

carregada de símbolos e significados que vão além do mero relato dos fatos. Sua dor não é 

apenas pessoal, mas se torna uma alegoria para questões universais de identidade, gênero, 

sexualidade e resistência.  

Esse processo de autoficção pode ser visto como uma maneira de Kahlo lidar com 

seus traumas e crises, mas também como uma forma de libertação simbólica. Assim como o 

surrealismo procura libertar o pensamento da rigidez da razão, a arte de Kahlo libera a dor e a 

identidade da exigência de uma narrativa linear ou objetiva. Sua obra é, portanto, uma expressão 

profunda e multifacetada de sua psique em que sonho e realidade, dor e prazer, autobiografia e 

ficção se entrelaçam em uma produção artística única e complexa. 

Autoficção é uma narrativa em que o autor, o narrador e o personagem principal 

compartilham o mesmo nome, conforme Serge Doubrovsky em Fils (2001). No caso de Frida 

Kahlo, suas pinturas em maioria são o seu próprio corpo, a sua própria história, é aquilo que 

ela mais conhece como no exemplo da obra As duas Fridas (1939): à esquerda uma Frida 



 

26 
 

vestida com um traje europeu branco, com o coração aberto e sangrando, simbolizando 

sofrimento, dor e rejeição. Ela segura uma tesoura que corta uma veia; à direita: uma Frida com 

vestido tradicional mexicano, com o coração intacto, forte e conectado à Frida europeia por 

uma veia. Ao fundo, um céu nublado e tempestuoso, reforçando o drama emocional.  

O que se observa reflete sobre autoficção: Frida a pintora, Frida a personagem, 

Frida e sua relação com o México, Frida e a opressão do europeu. Autor, narrador, personagem 

central. 

 

Análise de corpus:  o aborto nas telas de Frida Kahlo 

Frida Kahlo usou sua arte para representar experiências íntimas e traumáticas, e os 

quadros que abordam seus abortos espontâneos são particularmente reveladores de sua relação 

com a dor, a perda e a construção de sua identidade. Kahlo teve várias complicações de saúde 

ao longo da vida, incluindo múltiplos abortos espontâneos, o que a levou a retratar essa 

experiência de maneira simbólica (icônica) e visceral em suas obras. As seguintes pinturas 

exemplificam como a artista lidou com o tema do aborto, da perda e da dor emocional em sua 

arte. 

 

Henry Ford Hospital (1932) 

Henry Ford Hospital (1932) é uma das obras mais explícitas de Frida Kahlo sobre 

a perda de um filho. Após um aborto espontâneo durante sua viagem aos Estados Unidos, Frida 

pintou essa obra em que ela aparece deitada em uma cama de hospital com seu corpo exposto 

e com uma série de elementos icônicos que estão ligados a sua dor. O quadro não apenas 

representa a perda do bebê, mas também a dor física e emocional associada ao aborto. 

No centro da imagem, o corpo de Frida é mostrado com o útero aberto de onde sai 

uma série de imagens (ícones): um feto, uma flor, uma coluna vertebral e um coração. Esses 

elementos representam não apenas a perda do filho, mas também a desintegração de sua própria 

identidade e a fragilidade do corpo feminino. O sangue que escorre de seu corpo simboliza a 

perda, tanto física quanto emocional, e a presença de elementos mecânicos e industriais como 

a planta de um motor que faz referência ao ambiente frio e desumanizado do hospital. O quadro 

é uma metáfora visual de uma dor pessoal, mas também se torna uma expressão de uma dor 

coletiva, da experiência da mulher com o aborto e com a incapacidade de dar à luz. A obra é 

um claro exemplo da forma como Kahlo utilizava a pintura como um veículo para externalizar 



 

27 
 

seu sofrimento, usando o simbolismo para dar voz à experiência interna que o mundo exterior 

não poderia compreender. 

 

Frida e o aborto (1945) 

Frida e o aborto é uma obra que reflete mais diretamente sobre a experiência 

emocional de Frida em relação à perda de um filho, abordando a questão de forma simbólica. 

Embora menos conhecida que Henry Ford Hospital, a obra é igualmente intensa e rica em 

significados. A pintura traz uma Frida angustiada, rodeada por ícones de gestação e nascimento 

interrompidos, refletindo a dor de um corpo que não foi capaz de sustentar a vida que desejava 

gerar. 

Nessa tela, Kahlo usa a imagem do corpo dilacerado com uma figura central que 

remete ao seu próprio corpo desintegrado. Ao redor dela, surgem símbolos de fertilidade e perda 

como a imagem de um feto no fundo da composição, sugerindo o que não pôde ser realizado. 

A obra destaca a luta interna de Frida, misturando a beleza da vida com a dor da morte precoce 

e da incapacidade de gerar a vida que ela tanto desejava. A cena também é um comentário sobre 

a dor da mulher diante da sociedade que muitas vezes marginaliza suas experiências de perda e 

sofrimento. 

 

A coluna partida (1944) 

Embora A coluna partida não trate diretamente do aborto, é relevante para a análise 

do sofrimento físico e emocional que Frida experimentou ao longo de sua vida, especialmente 

considerando que o aborto estava diretamente relacionado ao seu sofrimento físico contínuo. A 

coluna vertebral quebrada e a expressão de dor exasperada de Frida podem ser interpretadas 

como um reflexo das dores de sua vida, tanto físicas quanto emocionais, causadas por múltiplos 

abortos, acidentes e a doença crônica. 

A coluna vertebral exposta com pregos que a atravessam simboliza a dor incessante 

que Frida experimentou, enquanto a imagem de seu próprio corpo, preso a uma estrutura de 

metal, sugere a prisão e a limitação que ela sentia. Embora o quadro não trate de uma perda 

gestacional específica, ele reflete o trauma contínuo de sua saúde frágil e a dificuldade de lidar 

com o corpo que falhava em fornecer a maternidade que ela desejava. 

A análise psicanalítica dessas obras revela como Frida utilizava a arte para 

simbolizar sua dor e, ao mesmo tempo, criar um espaço de ressignificação de sua experiência. 



 

28 
 

O aborto, para ela, não é apenas uma perda biológica, mas um trauma emocional profundo que 

a marca, não só como mulher, mas também como ser humano que busca encontrar significado 

em suas tragédias pessoais. A psicanálise de Freud sobre o luto e a perda pode ser aplicada a 

esses quadros em que a dor da perda e da frustração encontra um campo de elaboração e 

transformação simbólica na pintura. As imagens de corpos dilacerados, de fluidos que vazam e 

de fetos abortados se tornam símbolos de um sofrimento impossível de ser contido em palavras, 

mas que, na pintura, ganha uma voz visível e comovedora. 

Os autorretratos de Frida Kahlo são elementos fundamentais para compreender a 

construção de sua imagem pessoal e o uso da arte como ferramenta de auto ficção. Ao longo de 

sua carreira, Kahlo não apenas documentou sua própria identidade, mas também a reimaginou, 

criando uma versão de si mesma que refletia tanto a sua realidade quanto os aspectos subjetivos 

e simbólicos que ela desejava explorar. Seus autorretratos não são apenas reflexões visuais de 

seu rosto e corpo, mas, acima de tudo, construções criativas que misturam a realidade e a 

fantasia, a dor e a resistência, o feminino e o social. 

O rosto de Kahlo, frequentemente apresentado com expressões que parecem 

distantes ou melancólicas, é uma afirmação de sua subjetividade e de sua autonomia em relação 

à construção de sua imagem pública. 

Kahlo se apresenta muitas vezes em suas pinturas com elementos que representam 

sua cultura mexicana, como flores, animais e símbolos indígenas, apropriando-se desses 

elementos para afirmar sua identidade e a força de seu legado cultural. A estética do autorretrato 

se torna uma forma de resistir às imposições sociais, criando uma imagem de si que escapa aos 

padrões tradicionais e, ao mesmo tempo, ressignificando seu sofrimento. 

Um dos aspectos mais marcantes dos autorretratos de Kahlo é como ela usa a dor, 

física e emocional como matéria-prima para sua criação. As várias representações de seu corpo 

dilacerado ou de elementos associados à sua saúde frágil (como sua coluna quebrada, a mão em 

seu coração ou os fios de cabelo e as flores que adornam seu rosto) são marcas de uma 

identidade fragmentada pela dor e pelo sofrimento.  

Ao incorporar esses elementos, Kahlo não apenas externaliza sua dor, mas também 

a transforma em uma narrativa de resistência e ressignificação. A dor, em vez de ser uma 

limitação, torna-se uma ferramenta de criação, uma maneira de afirmar sua identidade e de se 

afirmar como sujeito criador.  



 

29 
 

Essas representações de si mesma oferecem uma construção não linear de sua 

identidade em que o corpo e a alma  interpenetram-se, fundem-se e se reorganizam a partir das 

experiências que Frida viveu. O autorretrato é, nesse sentido, uma forma de autoficção, na 

medida em que mistura e ressignifica sua biografia pessoal com a construção simbólica de um 

eu que transcende a realidade factual. 

 

Presença do onírico, do trauma e da identidade feminina 

A obra de Frida Kahlo é marcada pela exploração intensa de sua própria experiência 

de dor e sofrimento, ao mesmo tempo em que investiga temas universais como o feminino, a 

identidade e o trauma. O onírico, o trauma e a identidade feminina emergem como os pilares 

de sua produção artística com Kahlo utilizando sua dor pessoal e seu corpo como campo de 

reflexão sobre questões de gênero, identidade e a experiência da mulher no mundo. 

A presença do onírico na obra de Frida Kahlo está intrinsecamente ligada à 

exploração de sua psique e ao modo como ela dava forma à sua realidade interior. A pintura de 

Kahlo, repleta de imagens surrealistas e simbólicas, muitas vezes transcende o real para criar 

um espaço onírico em que o impossível se torna visível. As imagens que surgem em suas telas, 

como a combinação de seu corpo com a natureza, animais e elementos fantásticos, possuem um 

caráter onírico que visa expressar o inconsciente e as emoções mais profundas como o 

surrealismo buscava. 

O onírico em suas obras vai além do simples escapismo. Frida não se limita a criar 

imagens de sonhos; ela os utiliza para explorar aspectos ocultos de sua identidade e suas 

experiências emocionais. Por exemplo, em O veado (O cervo) (1946), Frida é retratada como 

um cervo ferido com flechas em seu corpo, refletindo o trauma físico e emocional que ela 

vivenciava. O cenário, com sua paisagem surrealista e animalesca, cria uma atmosfera onírica 

em que o real se dissolve em um espaço de dor em que a experiência do trauma se mistura ao 

imaginário. 

Esse uso do onírico pode ser interpretado, à luz das teorias freudianas, como uma 

forma de Kahlo dar vazão ao seu inconsciente, trazendo à tona desejos reprimidos, medos e 

angústias que, de outra forma, poderiam ser impossíveis de comunicar de forma direta. Ao 

pintar cenas que combinam o real e o irreconhecível, Kahlo estabelece uma relação complexa 

com a percepção do mundo, misturando a realidade com a fantasia e projetando suas angústias 

em imagens que o público pode ler como um reflexo de sua própria subjetividade. 



 

30 
 

Em obras como O Hospital Henry Ford (1932), já discutida anteriormente, a 

representação de Frida com seu corpo dividido e sangrando é uma metáfora visual do trauma, 

tanto físico quanto emocional. A dor não é apenas uma experiência pessoal, mas uma 

experiência universal que pela arte se comunica com o espectador de forma visceral. A 

corporeidade dilacerada que aparece nas pinturas de Kahlo não apenas reflete seu próprio 

sofrimento, mas também aborda o sofrimento das mulheres de maneira geral, especialmente no 

que se refere à perda e à fragilidade do corpo feminino. 

O onírico também permite que Frida explore as nuances da identidade feminina de 

forma não linear, desconstruindo as expectativas e os limites impostos pela sociedade. Ao 

misturar o real com o imaginário, ela questiona o que é verdadeiramente feminino e cria uma 

narrativa em que a mulher pode ser ao mesmo tempo vulnerável e forte, sensual e selvagem, 

desconstruindo as visões tradicionais sobre a feminilidade. O sonho, para Frida, é uma forma 

de transitar entre essas diferentes facetas de sua identidade e de sua experiência como mulher. 

 

Frida Kahlo e o mal-estar contemporâneo 

O mal-estar em Freud está ligado a sua obra O mal-estar na civilização (Das 

Unbehagen in der Kultur, 1930/2010). Nesse texto, Freud reflete sobre o conflito entre os 

desejos individuais (principalmente os instintos sexuais e agressivos) e as exigências da vida 

em sociedade. Freud argumenta que a civilização exige repressão dos instintos para manter a 

ordem e a convivência; e essa repressão gera sofrimento psíquico, pois os desejos não 

desaparecem, apenas são reprimidos; o sentimento de culpa - muitas vezes inconsciente - é uma 

consequência dessa repressão. O progresso civilizatório traz benefícios, mas também impõe um 

preço psíquico: o mal-estar. 

O texto mostra uma visão crítica da cultura e da condição humana em que o conflito 

entre o sujeito e a sociedade é inevitável. Freud não propõe uma solução, mas uma reflexão 

profunda sobre os limites da felicidade na vida civilizada. Freud (1930/2010) comentará: 

Aquilo que chamamos de civilização é em grande parte responsável por nosso 

sofrimento, e seríamos muito mais felizes se a abandonássemos e 

retornássemos a condições primitivas. [...] a civilização é construída sobre a 

renúncia pulsional (Freud, 1930/2010, p 13-15). 

 

Em muitas obras, Frida colocará em tela esse conflito de mal-estar, é o caso de 

imagens que retratam a ida do casal, dela e de Diego Rivera, aos Estados Unidos, por exemplo. 



 

31 
 

Assim, a própria Frida colocou questões desse mal-estar que é revisitado em nossa cultura 

contemporânea. 

Frida Kahlo, com sua obra visceral e profundamente pessoal, continua a ser uma 

figura central na reflexão sobre o mal-estar contemporâneo, especialmente quando se observa 

o modo como suas pinturas exploram o sofrimento, a identidade e a resistência diante das 

adversidades. Sua arte não apenas reflete os desafios de sua vida, mas também aborda questões 

que permanecem universais e atemporais como a luta pela afirmação da identidade, a dor física 

e emocional, e as complexas relações entre o corpo e a sociedade. 

O conceito de mal-estar contemporâneo (Santaella, 2024) refere-se à sensação 

coletiva de desconforto, insatisfação e alienação que permeia muitas sociedades modernas. Esse 

mal-estar está frequentemente ligado a crises existenciais, fragmentação social e uma perda de 

sentido, exacerbada por transformações culturais, políticas e econômicas. Nos últimos tempos, 

a ansiedade, o estresse e a sensação de não pertencimento tornam-se cada vez mais prevalentes, 

à medida que as normas e as expectativas sociais se tornam mais exigentes e insustentáveis para 

muitas pessoas. 

O mal-estar contemporâneo (Santaella, 2024) também pode ser associado ao 

questionamento de identidades tradicionais e ao confronto com as expectativas normativas 

impostas pela sociedade. Nesse cenário, Frida Kahlo emerge como uma figura emblemática 

para refletirmos sobre esse mal-estar, pois, pela arte, ela enfrentou os limites de seu próprio 

corpo e as dificuldades existenciais com uma linguagem que não se restringia apenas ao seu 

tempo, mas ressoava nas questões universais que continuam a ser debatidas hoje. 

A obra de Frida Kahlo pode ser lida como uma resposta criativa e corajosa ao mal-

estar que ela mesma viveu, abordando suas dores físicas e emocionais de forma única e pessoal. 

Seu sofrimento, uma saúde debilitada e traumas emocionais causados por seu casamento com 

Diego Rivera, é reconfigurado em suas pinturas como uma forma de expressão em que o corpo 

e o espírito se tornam símbolos de resistência. 

A luta contra a opressão de gênero e o papel da mulher na sociedade, 

frequentemente presente em sua obra, contribui para a construção de uma narrativa de 

resistência. Ela rejeita os padrões tradicionais de feminilidade e impõe sua própria visão do que 

significa ser mulher. Em uma sociedade patriarcal, ela se coloca em um lugar de resistência 

contra a idealização do corpo feminino, trazendo para suas pinturas um corpo que não se 

encaixa nos estereótipos, que está marcado pela dor e pela vida real. Dessa forma, ela denuncia 



 

32 
 

as pressões sociais que limitam as mulheres e reafirma a importância de afirmar a própria 

identidade. 

O corpo de Frida Kahlo é um dos elementos centrais em sua obra e uma das 

maneiras mais poderosas de refletir sobre o mal-estar contemporâneo (Santaella, 2024). A 

relação complexa entre corpo e identidade é uma das questões que mais ressoam na sociedade 

atual em que os padrões estéticos e as expectativas sociais se intensificam cada vez mais. Kahlo, 

com sua representação de um corpo fragmentado, expõe a fragilidade humana e a tensão entre 

a aparência e a realidade interior. Ao mostrar um corpo quebrado, mutilado ou doente, Kahlo 

reflete a sensação de alienação e a fragmentação do ser que são características do mal-estar 

contemporâneo em que as expectativas sobre o corpo e a saúde mental muitas vezes geram 

conflitos internos. 

Frida Kahlo também foi uma das pioneiras na abordagem da identidade feminina 

de maneira radical e desafiadora. Suas obras tratam das questões de gênero e da opressão social 

das mulheres, oferecendo um olhar crítico sobre os estereótipos femininos. Ao usar seu próprio 

corpo para discutir a dor, a fertilidade, o desejo e a sexualidade, Kahlo expõe as complexidades 

da identidade feminina de uma maneira que continua relevante para os debates contemporâneos 

sobre feminismo, autonomia corporal e direitos das mulheres. 

O mal-estar contemporâneo (Santaella, 2024) em relação à identidade feminina 

também pode ser visto nas tensões entre as expectativas sociais de beleza e o que significa ser 

mulher em um mundo dominado por normas rígidas e ideais irreais. As figuras de Frida, com 

seu bigode, sobrancelhas espessas e corpo marcado, questionam essas normas e propõem uma 

reinterpretação do que é a beleza, o corpo e a identidade feminina.  

A arte de Frida Kahlo permanece profundamente relevante no contexto atual, pois 

ela aborda questões como a busca por identidade, a luta contra a opressão, o sofrimento e a 

resistência. Sua representação do mal-estar - não apenas físico, mas também psicológico e 

social - continua a ecoar em uma sociedade que ainda enfrenta muitos dos mesmos desafios que 

Kahlo enfrentou. O mal-estar contemporâneo (Santaella, 2024), ligado a questões de saúde 

mental, identidade de gênero, e a pressão para se conformar aos padrões sociais, encontra em 

Kahlo uma aliada que usou a arte como uma forma de resistência. 

 

Atualidade de suas temáticas (gênero, corpo, dor, subjetividade) 



 

33 
 

A obra de Frida Kahlo não apenas refletiu a complexidade de sua época, mas 

também antecipou muitos dos debates contemporâneos sobre gênero, corpo, dor e 

subjetividade. Suas temáticas continuam a ressoar de forma profunda no cenário atual, 

especialmente no contexto das discussões contemporâneas sobre identidade, feminismo, saúde 

mental e a experiência do corpo. A relevância de Kahlo nos dias de hoje se mantém viva não 

apenas pelo caráter atemporal de suas questões, mas também pela forma como ela abriu 

caminho para uma discussão mais ampla sobre o que significa ser mulher e existir em um corpo 

que não se conforma às expectativas sociais. 

Frida Kahlo foi uma das primeiras artistas a usar seu corpo como um espaço de 

questionamento da feminilidade tradicional. Ao se retratar com traços considerados masculinos, 

como o bigode e as sobrancelhas espessas, como comentamos, e ao se afastar dos padrões 

estéticos convencionais de beleza, Kahlo foi uma precursora das discussões contemporâneas 

sobre identidade de gênero e os limites impostos pela sociedade à mulher. 

Em uma época em que as mulheres eram frequentemente estigmatizadas por não se 

conformarem aos padrões de beleza ou ao papel doméstico tradicional, Frida subverteu essas 

expectativas ao afirmar que o corpo feminino não deveria ser idealizado ou reduzido a um 

simples objeto de desejo masculino. Sua autoimagem não se limita à visão tradicional do corpo 

feminino, o que ressoou com os ideais feministas que emergiram nas décadas seguintes. A obra 

de Kahlo continua sendo uma poderosa ferramenta para refletir sobre a desconstrução da 

identidade de gênero e o questionamento das normas sociais que buscam moldar a figura 

feminina. 

No contexto de crescente visibilidade do movimento LGBTQIA+ e das discussões 

sobre a fluidez de gênero, a arte de Kahlo permanece relevante. Ela antecipa as conversas sobre 

a diversidade de corpos e identidades, oferecendo uma representação visual da resistência 

contra a normatividade de gênero. 

O mal-estar contemporâneo (Santaella, 2024) relacionado ao corpo – como vimos 

- é intensificado pela pressão estética das redes sociais e da mídia que muitas vezes impõem 

padrões inalcançáveis. Kahlo, ao se representar com um corpo não idealizado, desafia essas 

expectativas, questionando a ideia de que a mulher deve se conformar a um molde pré-

estabelecido de beleza. A representação de seu corpo mutilado ou marcado pela dor física e 

emocional revela uma experiência profunda de sofrimento que, ao mesmo tempo, propõe uma 

forma de resistência: a arte como um meio de redefinir a relação com o corpo. 



 

34 
 

Além disso, as questões relativas à saúde mental, frequentemente associadas ao 

mal-estar contemporâneo, podem ser refletidas por meio da análise das obras de Kahlo que 

explora as limitações e a fragilidade do corpo humano como uma forma de comunicar, também, 

o sofrimento psíquico. Em um mundo em que a saúde mental está cada vez mais no centro das 

discussões, a arte de Kahlo continua a ser um ponto de partida para refletir sobre como o corpo 

e a mente estão entrelaçados e como a dor pode ser traduzida em algo simbólico e, por vezes, 

libertador. 

Na contemporaneidade, a dor, especialmente a dor emocional, continua sendo um 

tema central, no contexto da crescente conscientização sobre saúde mental. O sofrimento que 

Kahlo retratou com tanto vigor em suas telas ainda é um tema de relevância fundamental. A 

sociedade enfrenta uma epidemia de doenças mentais como depressão e ansiedade que 

frequentemente são invisíveis ou mal compreendidas. A obra de Kahlo serve como uma 

maneira de dar visibilidade a esses sofrimentos, mostrando como a dor pode ser não apenas 

uma experiência pessoal, mas também uma parte compartilhada da condição humana. 

A subjetividade de Frida Kahlo é um dos aspectos mais poderosos de sua obra. Ela 

não apenas se pintava, mas se reconfigurava e se reinventava em suas telas, usando a pintura 

como um meio de explorar e expressar sua psique. A noção de autorretrato que Kahlo constrói 

vai além da simples representação de seu rosto ou figura, e se transforma em um campo de 

experimentação em que a identidade, a dor e o inconsciente se entrelaçam. 

As temáticas de gênero, corpo, dor e subjetividade que permeiam a obra de Frida 

Kahlo continuam a ser pontos de reflexão essenciais na cultura contemporânea. Em um 

contexto em que o empoderamento feminino, a representação do corpo, a saúde mental e a 

autenticidade do eu são discutidos de forma intensa, Kahlo permanece uma figura de relevância 

central. Sua obra não é apenas um reflexo de sua época, mas uma chave para entender as 

complexidades da condição humana, que continuam a ser debatidas e reconfiguradas no 

presente. 

 

Frida como símbolo de empoderamento e resistência 

Frida Kahlo, além de ser uma das artistas mais icônicas do século XX, tornou-se, 

ao longo das décadas, um símbolo poderoso de empoderamento e resistência, especialmente no 

contexto das questões de gênero, identidade e opressão. Sua obra, que dialoga com sua 

experiência pessoal de sofrimento e resistência, reflete não só uma profunda reflexão sobre sua 



 

35 
 

condição de mulher, mas também sobre a luta contra as adversidades impostas pela sociedade, 

pela política e pela sua própria condição física. Em sua arte e em sua vida, Frida personifica a 

capacidade de resistir a um mundo que muitas vezes nega ou marginaliza as mulheres, os corpos 

não convencionais e as experiências fora dos padrões normativos. 

Frida Kahlo, em sua vida e arte, foi uma das primeiras mulheres a questionar 

abertamente os padrões rígidos de beleza e feminilidade impostos pela sociedade. Ao retratar-

se de maneira crua, sem adornos artificiais ou tentativas de esconder suas imperfeições físicas, 

ela subverteu a ideia de que a mulher deveria se conformar aos ideais de beleza tradicionais. 

Frida, com seus autorretratos, trouxe à tona uma versão do corpo feminino que não estava em 

conformidade com as expectativas de suavidade, delicadeza ou sensualidade passiva. 

Em suas obras, Frida não hesitou em mostrar o corpo de maneira imperfeita, muitas 

vezes destacando suas cicatrizes, a dor de sua condição física e os traços considerados 

masculinos, como suas sobrancelhas espessas e o bigode, repetimos. Ao fazer isso, ela não 

apenas confrontou a ideia de que as mulheres deveriam se encaixar em um molde estético, mas 

também questionou o próprio conceito de feminilidade. Sua imagem não estava ligada aos 

estereótipos de mulher, mas a uma ideia de empoderamento baseado na aceitação e na 

afirmação de sua identidade única e complexa. 

O fato de Frida ter se apresentado dessa maneira desafiou as expectativas de sua 

época, tornando-a uma pioneira do feminismo visual. Seu trabalho não era apenas uma maneira 

de lidar com suas dores físicas e emocionais, mas também uma maneira de se afirmar como 

uma mulher que não precisava se esconder ou se submeter aos padrões estéticos masculinos. 

Em um contexto em que as mulheres estavam (e ainda estão) frequentemente invisibilizadas ou 

subordinadas, Kahlo se tornou um ícone de resistência ao sistema patriarcal. 

Frida Kahlo também é um símbolo de resistência devido à forma como usou a dor 

– tanto física quanto emocional – como uma força criativa. A dor, em muitos aspectos, não a 

definiu de forma passiva; ao contrário, ela a usou como um instrumento de expressão e 

afirmação. Suas telas, muitas vezes marcadas por imagens de sofrimento físico e emocional, 

não são apenas um reflexo de sua condição, mas uma maneira de afirmar sua sobrevivência e 

sua força diante das adversidades. 

Essa forma de resistência ao sofrimento, ao invés de se deixar consumir por ele, é 

um dos maiores aspectos de seu empoderamento. Frida Kahlo desafiou a ideia de que o 

sofrimento, particularmente o sofrimento feminino, deveria ser escondido ou ignorado. Ao dar 



 

36 
 

visibilidade a sua dor e usá-la como material para sua arte, ela não apenas resistiu à passividade 

diante do sofrimento, mas também reivindicou seu direito de ser a protagonista de sua própria 

história. 

Essa resistência ao sofrimento é algo que também ressoa com muitas mulheres 

contemporâneas que enfrentam dificuldades, traumas ou adversidades. Em um mundo em que 

o sofrimento feminino muitas vezes é minimizado ou romantizado, a arte de Kahlo oferece uma 

poderosa visão de resistência, mostrando que a dor pode ser transformada em algo produtivo, 

em algo que não diminui, mas fortalece. 

Além do empoderamento pessoal e do questionamento de padrões de beleza, Frida 

Kahlo também se tornou um símbolo de resistência política e social. Ao lado de seu marido, o 

muralista Diego Rivera, ela esteve profundamente envolvida em movimentos políticos que 

buscavam a igualdade social e a justiça, principalmente no México. Seus quadros não são 

apenas reflexos de sua dor pessoal, mas também carregam uma forte carga de crítica social, 

incluindo temas relacionados à exploração das classes trabalhadoras, às desigualdades de 

gênero e à opressão dos povos indígenas. 

A pintura de Kahlo associada ao surrealismo e à exploração de seu mundo interior, 

também incorporou questões sociais e políticas. Ao retratar figuras indígenas, ao abordar a luta 

de classes e ao fazer referências visuais ao movimento comunista, ela não se limitou a uma 

expressão de sofrimento individual, mas também fez de sua arte um campo de resistência à 

opressão social e política. 

A própria figura de Kahlo tornou-se, então, uma forma de resistência não só contra 

a opressão patriarcal, mas também contra as injustiças políticas e sociais. Em um país como o 

México, que vivia um período de intensas mudanças sociais, sua arte se foi uma forma de 

protesto, de denúncia das disparidades e de afirmação de sua identidade política. Frida Kahlo 

se posicionou não apenas como uma artista que fala sobre a experiência pessoal da mulher, mas 

também como uma mulher que resistiu à marginalização de seu povo e de sua cultura. 

Ao refletirmos sobre a importância de Frida Kahlo como um ícone de 

empoderamento e resistência, percebemos que sua arte não só desafia as convenções de seu 

tempo, mas continua a oferecer um espaço de reflexão sobre os direitos e as lutas da mulher, da 

identidade e do corpo no contexto atual. A obra de Kahlo permanece uma ferramenta poderosa 

para aqueles que buscam resgatar sua própria identidade, resistir às imposições sociais e 

políticas, e transformar a dor em uma força de mudança e autossuficiência. 



 

37 
 

 

Considerações Finais 

O presente estudo teve como objetivo principal analisar algumas obras de Frida 

Kahlo sob uma perspectiva semiótico-psicanalítica, destacando como suas pinturas se conectam 

com temas como a dor, o trauma, a identidade feminina, o surrealismo e a autoficção. Ao longo 

da análise, foi possível observar que a arte de Kahlo não se limita à simples representação de 

sua realidade pessoal, mas se constitui em um campo de resistência e empoderamento em que 

a dor é transformada em um elemento de afirmação de sua subjetividade e resistência contra as 

imposições sociais e políticas. 

Kahlo se revelou uma artista que utiliza sua arte como uma forma de expressão 

intensa, marcada por uma reinterpretação da realidade por meio de símbolos carregados de 

significado psicanalítico e surrealista. A partir das leituras de Freud, Santaella e do manifesto 

de André Breton, foi possível compreender como os elementos do surrealismo, o simbolismo 

do corpo e o universo onírico em suas obras dialogam com os processos inconscientes e as 

experiências traumáticas de Kahlo. A partir da análise de seus autorretratos, ficou claro que sua 

arte não só documenta seu sofrimento físico e emocional, mas também ressignifica esses 

elementos, criando uma narrativa visual que interage com sua identidade e com questões de 

gênero, corpo e subjetividade. 

A abordagem semiótico-psicanalítica revelou-se fundamental para a compreensão 

mais profunda das obras de Frida Kahlo. A semiótica, ao se debruçar sobre os signos icônicos 

presentes nas suas pinturas, permitiu identificar como Kahlo utilizava a linguagem visual para 

expressar seus conflitos internos, suas angústias e suas afirmações. Ao mesmo tempo, a 

psicanálise, ao examinar o inconsciente da artista, ajudou a desvelar os aspectos mais profundos 

de sua psique, evidenciando como sua dor e suas experiências traumáticas se tornaram a 

matéria-prima para a criação de uma arte de resistência e transformação. A combinação desses 

dois campos teóricos possibilitou uma interpretação mais rica e multifacetada das obras de 

Kahlo que, ao mesmo tempo, são um reflexo de sua subjetividade e um meio de comunicação  

sobre temas universais como a luta contra o sofrimento e a afirmação da identidade. 

Essa leitura semiótico-psicanalítica também mostrou a relevância da obra de Frida 

Kahlo no contexto contemporâneo, pois ela continua a ser uma referência para a compreensão 

de questões sociais, culturais e políticas, especialmente no que tange aos estudos de gênero, 

corpo e identidade. Ao compreender a obra de Kahlo a partir dessas lentes, podemos ampliar 



 

38 
 

nossa compreensão sobre as relações entre o sujeito e a sociedade, e sobre como a arte pode ser 

uma forma poderosa de resistência e empoderamento. 

A análise semiótico-psicanalítica das obras de Frida Kahlo abre um leque de 

possibilidades para futuros desdobramentos em diversos campos de estudo como a arte, a 

literatura e os estudos culturais. 

Na arte, a obra de Kahlo continua a ser uma fonte inesgotável de inspiração para 

artistas contemporâneos que exploram a dor, a identidade e a subjetividade. A relação entre 

corpo e arte, especialmente no campo da pintura e da arte visual, pode ser mais explorada em 

investigações que busquem aprofundar a conexão entre o sofrimento pessoal e a expressão 

artística. A arte de Frida pode também servir como uma referência para um estudo mais 

profundo sobre o uso do surrealismo na arte contemporânea, especialmente no que se refere à 

maneira como o inconsciente e o onírico são utilizados como formas de expressão criativa.  

Frida Kahlo permanece uma figura central no debate sobre arte, identidade, 

sofrimento e resistência. Sua obra não apenas oferece uma representação profunda de sua 

experiência pessoal, mas também se conecta a questões universais como o empoderamento, a 

luta contra a opressão e a construção da identidade feminina. A leitura semiótico-psicanalítica 

da sua arte permite uma compreensão mais rica e profunda das camadas simbólicas presentes 

em suas pinturas, revelando as complexas relações entre a dor, o inconsciente e a afirmação da 

subjetividade. Kahlo segue sendo uma referência para estudos interdisciplinares que buscam 

compreender e explorar os processos de resistência e transformação na arte e na sociedade. 

Tudo converge histórica e culturalmente. A psicanálise dos sonhos de Freud em 

1900, o nascimento de Frida Kahlo em 1907, o surrealismo com Breton em 1920. Logo depois, 

Frida sofre um acidente e começa a pintar (1925). 

 

REFERÊNCIAS 

BERNARD, Caroline. Frida Kahlo e as cores da vida: uma história de arte, amores e 

resoluções. São Paulo: Tordesilhas, 2021. 

BRETON, André. Manifestos do surrealismo. São Paulo: 100/cabeças, 2024. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução de 

Renato Aguiar. 17ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2019. 



 

39 
 

CESAROTTO, Oscar A. Entrevista à Leitura Flutuante. Leitura Flutuante, v. 4, n. 2, p. 141–

151, 2012. Disponível em: https://revistas.pucsp.br/leituraflutuante/article/view/13544. Acesso 

em: 22 maio 2025. 

DOUBROVSKY, Serge. Fils. França: Folio, 2001. 

FREUD, S. A interpretação dos sonhos. Obras completas. São Paulo: Companhia das Letras, 

1900/2019. (volumes V-VI). 

FREUD, S. O mal-estar na civilização. São Paulo: Companhia das Letras, 1930/2010. 

GIMENES, Roseli; OLIVEIRA, Monica. Frida Kahlo. In: Cultura em Foco. Barueri: Instituto 

Legus. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=u4vAfPyW8sc&t=320s. Acesso 

em: 8 abr. 2025. 

HERRERA, Haydens. Frida, a biografia. São Paulo: Ed Biblioteca Azul, 2011. 

KATZ, Susan B. Frida. A biografia ilustrada de Frida Kahlo. Ubook. UBK Publishing House, 

2020. 

SANTAELLA, Lucia. HISGAIL, Fani. Semiótica Psicanalítica: Clínica da Cultura. São Paulo: 

Iluminuras, 2016. 

SANTAELLA, Lucia (org). O mal-estar na cultura revisitado. São Paulo: Estação das Letras 

e Cores, 2024. 

TASKEN. Livro Frida Kahlo. The complete paintings. Itália: Prince Books, 2021. 


