
57 
 

Saindo do castelo dos vampiros: a clínica da cultura de Mark Fisher  

Nathan Athila 

O presente artigo tem como objetivo analisar a obra do filósofo Mark Fisher, com foco 

nos conceitos de realismo capitalista e lento cancelamento do futuro, a partir de uma 

abordagem semiótico-psicanalítica. Parte-se da hipótese de que a contemporaneidade é 

marcada por uma paralisia estrutural que impede a emergência de alternativas políticas, 

culturais e subjetivas diante das crises social, econômica e ambiental. Segundo Fisher, 

essa condição manifesta-se na produção cultural, na atitude política e na relação com o 

tempo histórico, caracterizada por um excesso de passado no presente que resulta em um 

congelamento temporal. Tal dinâmica produz inovações esvaziadas, facilmente 

assimiladas pela lógica de mercado, e contribui para a perda de crença no futuro, 

frequentemente acompanhada por uma nostalgia melancólica. O artigo mobiliza a 

psicanálise aplicada, articulando referenciais freudianos e lacanianos, para compreender 

os efeitos desse contexto sobre as subjetividades, deslocando o adoecimento psíquico de 

explicações exclusivamente individualizantes ou neurobiológicas. Ao articular semiótica 

e psicanálise, o trabalho propõe uma leitura crítico-clínica da cultura contemporânea, 

evidenciando os impasses do capitalismo tardio e suas implicações para a imaginação 

política e a sobrevivência civilizatória. 

Palavras-chave: Realismo capitalista; Mark Fisher; Cancelamento do futuro; 

Psicanálise; Cultura contemporânea. 

 

Introdução 

O artigo tem como objetivo apresentar a obra e os conceitos do filósofo Mark Fisher, do 

Realismo Capitalista ao Lento Cancelamento do Futuro, estabelecendo, por meio da 

semiótica e da psicanálise aplicada, uma análise semiótico-psicanalítica que se aproxima 

de um diagnóstico clínico-cultural do século XXI. Segundo Fisher, vivemos em uma 

época marcada por instâncias que impedem a inovação e a criação de alternativas viáveis 

ao colapso social, econômico e ambiental, isso se expressa de maneira particular na 

atitude política, na produção cultural e na forma de como tratamos a natureza. 



58 
 

Trata-se de uma paralisia no âmago do processo da globalização com efeitos 

significativos nas subjetividades e na vida cotidiana das pessoas. O autor considera que 

existe um excesso de acomodação do passado no presente que orienta e produz um 

congelamento temporal no contemporâneo. Essa imobilidade teria como consequência 

uma inovação inócua que não formula movimentos artísticos e políticos realmente 

eficazes e subversivos, muitos deles sendo incorporados facilmente à culturalização de 

mercado, processo que Fisher denominou de “ o lento cancelamento do futuro”. 

Esse conceito refere-se à dificuldade de lidar com o passado e principalmente com as suas 

catástrofes recentes, ao mesmo tempo em que se tenta imaginar um futuro. Ele se 

relaciona a uma experiência de espaço-tempo desorientada, com uma série de 

deslocamentos e condensações que podem levar à perda de crença no futuro e à nostalgia 

melancólica. Para ele, tal confusão cultural pode se manifestar, inclusive, em diagnósticos 

relacionados a doenças neurodegenerativas e distúrbios de memória. Com isso, tenta 

também descentralizar o adoecimento psíquico do sujeito, afastando-o tanto da 

individualização total neoliberal quanto da bioquímica neuro-psiquiátrica.  

Para isso, utiliza-se da psicanálise aplicada, articulando conceitos freudianos e lacanianos 

para balizar as principais causas dos sintomas de nossa época. Com sua tese do realismo 

capitalista, defende que a sociedade está impedida de produzir uma política que 

ultrapasse a lógica de consumo, de escala e intensidade que marca uma nova época 

geológica antropocênica, interpõe através da sua obra um corte contra a naturalização que 

transforma e dinamiza as pessoas em zumbis consumistas, incapazes de questionar e 

sonhar com outros futuros, e, por meio da semiótica e da psicanálise, desafiar as premissas 

que impedem os câmbios necessários para a sobrevivência da civilização.  

 

1.1 O tempo congelado 

 

A ideia de paraíso perdido do autor está associada a uma conexão direta entre passado-

futuro, ao qual o presente é excluído da experiência imediata e o afeto é sentido diante de 

uma percepção que os futuros um dia desejados são desejos perdidos que não se 

realizaram conforme o esperado. 



59 
 

Este paradigma apresenta uma desorientação do desejo, que não está situado em nenhuma 

parte e nas bases culturais atuais, seu alvo está no passado, portanto na busca de um 

“paraíso perdido” em que supostamente vivíamos de forma plena. Logo afirma que “a 

cultura do século XXI é marcada pelo anacronismo” (FISHER, [2014] 2024, p.24). 

Extraindo o conceito do filósofo Franco “Bifo” Berardi ao falar do “lento cancelamento 

do futuro” para descrever este fenômeno que teve início nas décadas 70 e 80. 

Com a conceitualização, interpreta e apresenta a incapacidade na produção cultural atual 

de criar o novo: as produções contemporâneas—seja na moda, no cinema ou na música—

simulam períodos e obras já existentes, resgatando tendências passadas e reformulando-

as. 

Mediante a esse diagnóstico cultural e do sujeito contemporâneo, surge um paradigma 

psicanalítico que logo coloca em evidência o objeto a lacaniano na obra de Fisher, visto 

que o conceito de Lacan coloca em jogo a dimensão da perda e da estrutura do desejo.  

Na teoria psicanalítica de Lacan, objet petit a representa o objeto inatingível do desejo. 

Às vezes é chamado de objeto de causa do desejo. Esse a que é o único dentro do qual se 

apreende o que ocorre com o gozo em relação ao que é criado pelo aparecimento de uma 

perda (LACAN, [ 1968-1969 ] 2006. p. 140). Teoricamente foi criado a partir da leitura 

de Freud sobre o luto e a melancolia, como desencadeada pela experiência da perda de 

um objeto de amor, o melancólico seria aquele que não se desacopla do objeto perdido.  

Deste modo, podemos aplicar a concepção de a tanto como algo que anima e mobiliza o 

circuito do desejo, quanto uma coisa que estagna e paralisa-o. Diferente do luto, em que 

a perda é superável, na melancolia o sujeito perde a si mesmo, paralisa e se desliga junto 

com a partida do objeto.  A condição de que a vida continua, mas o tempo, de alguma 

forma, parou. (FISHER, [2014] 2024, p. 23). 

Aplicando a concepção Freud/lacaniana à cultura, Fisher identifica o sujeito sem um olhar 

para o futuro, anti-geracional, imobilizado em referências nostálgicas do passado, 

ancestrais, perdido e desconectado do presente. Apresentando um sujeito melancólico que 

busca manter a todo tempo os vínculos afetivos com um passado idealizado. 

 

“Enquanto a cultura experimental do século XX foi dominada por um 

delírio de recombinações (...), o século XXI é oprimido por uma 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Jacques_Lacan


60 
 

esmagadora sensação de finitude e exaustão. Não parece o futuro. Ou, 

alternativamente, parece que o século XXI não começou ainda.” 

(FISHER, [2009] 2020, p. 26). 

 

Assim descortina a melancolia que sufoca a inovação deste século. Seu diagnóstico não 

é uma conclusão, mas uma intervenção crítica contra o excesso de referências estéticas 

passadas. Questiona os fatores inibidores do acesso à inovação, apoiando-se em Jameson 

para afirmar que talvez sejamos incapazes de focar no presente e representar nossa própria 

experiência.  

 

É possível considerar  que a enunciação do conceito de realismo 

capitalista funcionou como uma espécie de ato analítico, ou seja, na 

nomeação de um sintoma que é do mal estar difuso causado por esse 

mesmo neoliberalismo. (GALVÃO, 2023, p. 83). 

 

Numa cultura amplamente digitalizada, que armazena e ressuscita incessantemente 

tendências do século XX, tudo ocorre paralelamente ao passado. Assim, Fisher sugere 

que ainda não entramos de fato no século XXI. Esta forma de dinâmica implica a 

melancolia como o sintoma da crise do capitalismo e da saúde mental na 

contemporaneidade. Para ele, essa cultura pode contribuir para o aumento de doenças 

relacionadas à memória e à atenção. Os adoecimentos psíquicos não são meramente 

biológicos, mas refletem a relação sujeito-cultura que permeia a experiência subjetiva. 

O ato analítico é uma intervenção vital na psicanálise, inserido por Lacan, que não se 

resume à interpretação, mas sim a uma ação do analista que rompe com o impasse da 

análise e provoca efeitos significativos no paciente. 

 Ele pode ser um gesto, uma palavra, ou o corte de uma sessão, funcionando como um 

"começo lógico" que desfaz uma ordem de coisas e permite ao analisando ultrapassar seus 

limites no engodo ao qual está envolvido. Este ato analítico também comporta a 

necessidade de introduzir elementos da música e do cinema como uma outra cena na 

análise cultural, Fisher utiliza a banda Joy Division para ilustrar como a melancolia se 

manifesta na cultura popular e como pode servir com potencial à crítica social. 



61 
 

 

“A melancolia era a forma de arte de Curtis, assim como a psicose era 

a de Mark E. Smith, do The Fall. Nada poderia ter sido mais adequado 

do que o disco Unknown Pleasures (1979) começar com uma faixa 

chamada ‘Disorder’ (...).” (FISHER, [2014] 2024, p. 81) 

 

E é através de Joy Division que ele pode estabelecer o laço essencial entre o sintoma e a 

arte, para a sua teoria crítica, pois para Lacan, o sintoma é uma formação do inconsciente 

que expressa o recalcado, uma metáfora carregada de sentido, mas não totalmente 

decifrável.  

A arte, por sua vez, pode ser vista como uma forma de lidar com o sintoma e o gozo, 

especialmente através do sinthoma, o "quarto nó" que sutura o Real, Simbólico e 

Imaginário. Portanto, a utilização desse recurso torna-se o veículo que dá consistência ao 

lidar com o Real, que é por definição inconsistente e impossível de ser simbolizado por 

completo. A arte opera em um espaço entre o sentido e o não-sentido, conseguindo de 

alguma forma "tocar" o indizível (o Real) e dar-lhe uma forma ou "consistência" que, de 

outra maneira, seria inatingível. Portanto, a análise e a capitulação de Joy Divison por 

Fisher, qualifica a articulação entre arte e teoria crítica cultural. 

 

1.2  Blade no castelo dos vampiros  

 

A articulação que Fisher faz de Joy Division aparece no capítulo chamado Nenhum Prazer 

(do livro Ghosts of My Life). O título do texto aparece como signo que anuncia o estado 

depressivo de uma Inglaterra em declínio, repleta de zumbis e vampiros sufocando as 

inovações e manifestações culturais em clubes privados e padronizados. Em 

contraposição a vivência da cultura rave, do jungle e do punk. Para ele, o objetivo desses 

ambientes era precificar e vender o ideal neoliberal de um prazer diferenciado, exclusivo 

e ilimitado—acessível apenas àqueles que o “merecessem”. Sendo esse tipo de atividade 

o verdadeiro vetor dos valores neoliberais nos indivíduos e na  sociedade. 

Se, na música, Joy Division foi determinante para a leitura da ausência de sentido e do 

desinteresse total por aquela realidade cultural—já marcada pelos primeiros sinais do 



62 
 

congelamento estético—no fim do século XX, Blade (1998) talvez seja o filme que 

melhor alude à visão do autor sobre o realismo capitalista na virada para o século XXI. 

 

“O que eles viram lá? Somente o que todos os depressivos, todos os 

místicos, sempre veem: a contração obscena dos mortos-vivos do 

querer enquanto buscam manter a ilusão de que este objeto, o que está 

fixado AGORA, este vai satisfazê-lo de uma forma que todos os outros 

objetos até agora não o conseguiram.”(FISHER, [2014] 2024, p. 86). 

 

Apesar de Fisher não citar explicitamente o filme em seus escritos, Blade aparece como 

metáfora: vampiros em clubes de techno madrugada adentro, numa busca incessante de 

prazer às custas do sangue humano, transformando ruas e vielas em espaços nefastos, sem 

alegria, onde qualquer desvio pode resultar na captura pelas criaturas da noite. 

Blade é um vingador imortal, cuja mãe foi mordida por um vampiro e morreu no parto. 

Contaminado pela força sobre-humana dos vampiros, que penetrou em seu sangue, o 

herói luta para salvar a humanidade. Sua condição híbrida imprime um dilema ético: ele 

não se identifica como vampiro, mas usa suas habilidades contra eles. É um anti-herói 

movido por uma ética que vai além do desejo de salvação pessoal. 

No ensaio "Exiting the Vampire Castle" (Saindo do Castelo dos Vampiros), Fisher 

propõe uma saída do ideal individualista  e da luta solitária. Tal posição, embora nobre, 

mostra-se ineficaz diante da complexidade do espectro político contemporâneo. Fisher 

defende que se deve concentrar em reconhecer a luta por justiça social como um processo 

coletivo. A responsabilização deve recair sobre instituições e sobre sistemas que 

promovem opressão (os verdadeiros vampiros), e não sobre indivíduos isolados. 

Ele se opõe tanto ao conforto narcísico do “dever cumprido” pelo cancelamento digital, 

quanto ao excesso de performatividade neoliberal, que transforma sujeitos em peças de 

uma maquinaria de produtividade insaciável.  

O primeiro fenômeno é o que acabei por chamar de Castelo dos Vampiros. O Castelo 

dos Vampiros é especializado na propagação da culpa. É impulsionado pelo desejo de 

um padre de excomungar e condenar, o desejo de um pedante académico de ser o 

primeiro a ser visto a detetar um erro, e o desejo de um hipster de ser um dos mais 



63 
 

populares. O perigo de atacar o Castelo dos Vampiros é que pode parecer que – e o 

Castelo fará tudo o que estiver ao seu alcance para reforçar este pensamento – se está 

também a atacar as lutas contra o racismo, o sexismo, o hétero-sexismo. Mas, longe de 

ser a única expressão legítima de tais lutas, o Castelo dos Vampiros é melhor entendido 

como uma perversão burguesa-liberal e apropriação da energia destes movimentos. O 

Castelo dos Vampiros nasceu no momento em que a luta para não ser definida por 

categorias identitárias se tornou na busca de ter “identidades” reconhecidas por um 

Grande Outro burguês. O privilégio de que gozo, como homem branco, consiste, em 

parte, em não ter consciência da minha etnia e do meu género, e é uma experiência 

soberba e reveladora ser ocasionalmente sensibilizado para estes pontos cegos. Mas, em 

vez de procurar um mundo em que todos consigam a liberdade de classificação 

identitária, o Castelo dos Vampiros procura encurralar as pessoas de volta aos campos 

de identidade, onde são para sempre definidas nos termos definidos pelo poder 

dominante, aleijados pela autoconsciência e isolados por uma lógica solipsista que 

insiste em não nos entendamos a menos que pertençamos ao mesmo grupo identitário.A 

tarefa, como sempre, continua a ser a articulação da classe, género e raça – mas o 

movimento fundador do Castelo dos Vampiros é a desarticulação da classe de outras 

categorias. ( FISHER, 2013) 

 A ideia do “Grande Outro”, de Lacan, é central aqui: trata-se de uma estrutura simbólica 

que organiza nossa experiência e nossas crenças. Fisher argumenta que o realismo 

capitalista assumiu essa posição dominante de Outro, de castelo dos vampiros burgueses, 

tornando quase impossível imaginar alternativas ao sistema atual. Por isso seria mais fácil 

imaginar (e aceitar) o fim do mundo do que o fim do capitalismo. 

Nesse contexto, o “objeto a”—conceito lacaniano que representa a falta e o motor do 

desejo—torna-se fragmentado e difuso, o que impede a articulação de um desejo que não 

esteja endividado e culpado no esteio desse Outro vampiresco .  

 

2.1 a psicanálise e a ausência de futuro 

 

Em Desejo Pós-Capitalista, Fisher explora como o capitalismo molda, absorve e 

instrumentaliza o desejo humano e suas reivindicações, transformando-o em desejo 



64 
 

mercantilizado. Ele argumenta que a consciência de classe é fundamental para romper 

com essa lógica anestesiante da denegação liberal diante da realidade da condição dos 

trabalhadores. A superação do capitalismo requer uma transformação simultaneamente 

psicológica e social: uma mudança nas estruturas sociais e econômicas, assim como na 

forma de pensar e sentir. Fisher enfatiza a importância de compreender como o desejo 

opera no interior do sistema capitalista — como prazeres e sofrimentos podem ser 

instrumentalizados, como o ressentimento é manipulado contra nós e como, sem 

organização coletiva, permanecemos presos a circuitos de gozo mortífero e de consumo 

predatório. 

Pois como aponta Massimo Recalcalti, não existe de fato, um limite estabelecido pelo 

Outro, que define até onde seja certo lançar-se à realização do próprio desejo. 

(RECALCATI, 2022, p. 100). A partir da psicanálise lacaniana, o desejo é compreendido 

como estruturado em torno de uma falta—algo que nunca se completa, e por isso nos 

move. O objeto a (objeto pequeno a) representa justamente essa falta fundamental, e é o 

motor de nossa busca incessante por satisfação.  

O desejo se distingue do gozo (jouissance), experiência ligada ao corpo e que 

frequentemente entra em conflito com a ordem simbólica. Assim, o desejo opera como 

um limite ao gozo e à busca desenfreada por satisfação. Fisher utiliza esse arcabouço 

teórico para mostrar como o capitalismo organiza nossos modos de desejar, erguendo uma 

barreira à construção de alternativas viáveis. O desejo está associado à falta, à linguagem 

e à abertura, enquanto o gozo se relaciona ao excesso, ao trauma, à repetição e à captura 

do sujeito. Essa separação entre desejo e gozo é importante justamente para marcar a 

origem da fundação do desejo na interdição incestuosa. Ou seja, o limite imposto pela 

interdição que possibilita o desejo. 

Este paradoxo do realismo capitalista, foi utilizado por Pier Paolo Pasolini talvez com 

outro nome, o novo fascismo, para indicar uma mutação antropológica e descrever uma 

profunda transformação no modo de ser, pensar e viver das pessoas na Itália (e no 

Ocidente) a partir dos anos 60. A imposição de um novo “modelo humano”, o capitalismo 

tardio criou um novo tipo de ser humano, moldado pelo consumo, pela publicidade e pela 

televisão. Esse sujeito valoriza o prazer imediato, é orientado por desejos fabricados, se 

identifica com um ideal padronizado, perde vínculos tradicionais (família, religião, 

comunidade). 



65 
 

 Portanto, um totalitarismo não político, mas cultural. Pasolini afirma que a nova forma 

de poder não é mais o fascismo clássico. Para ele, o verdadeiro totalitarismo moderno é 

o hedonismo consumista. 

 

 O discurso do capitalista aparece em Pasolini como capaz de 

transformar os homens em puros instrumentos de gozo, elevando o gozo 

à única forma possível de Lei, no imperativo paradoxal do gozo, gozar 

até a morte. (RECALCATI, 2022, p. 55). 

 

A partir dessa forma de Lei, em suas análises culturais, Fisher observa como muitas 

expressões artísticas do final do século XX e início do XXI revelam uma obsessão com a 

decadência, a ruína e a repetição. Ele identifica uma estetização do colapso que, em vez 

de suscitar resistência ou surpresa, somente canaliza os afetos para o desespero ou para a 

apatia.  

Portanto um tipo de imagem  que revela mas não dialetiza com os seus espectadores, não 

produz choque e ação, Didi- Huberman aborda essa questão evocando a noção de imagem 

dialética de Walter Benjamin, “somente as imagens dialéticas, são imagens autênticas’’, 

e por que, nesse sentido, uma imagem autêntica deveria se apresentar como imagem 

crítica (HUBERMAN, [1998] 2021, p.161). A cultura midiática, sobretudo a partir dos 

anos 2000, passou a explorar imagens de fim do mundo, catástrofes tecnológicas, 

distopias sociais e cidades em ruínas.  

Contudo, essa repetição imaginária do fim funciona como uma válvula de escape que 

dissipa a energia política transformadora. Na maioria das vezes, essas representações 

servem mais para nos anestesiar do que para nos mobilizar. Sugere que há uma conexão 

direta entre essa estética apocalíptica e a lógica do realismo capitalista: quanto mais 

somos confrontados com versões simbólicas do fim, mais naturalizamos a ideia de que 

não existe alternativa ao presente. A repetição incessante de colapsos fictícios, aliada à 

manutenção do status quo econômico e político, produz um tipo de gozo melancólico que 

se infiltra na cultura popular, inibindo o desejo pelo novo e sustentando uma atitude de 

indiferença diante da voracidade da ideologia de consumo. “Já que  não podemos fazer 

nada diante do fim, podemos continuar gozando do nosso estilo de vida mortal”. 



66 
 

Para Fisher, o problema do realismo capitalista não pode ser reduzido a uma questão 

meramente econômica ou ideológica. Trata-se de uma crise que é, ao mesmo tempo, 

cultural, existencial e psicológica. Por isso, ele propõe a necessidade de uma “clínica 

cultural” — um espaço teórico e político capaz de diagnosticar e intervir não apenas em 

sujeitos individuais, mas numa sociedade atravessada por um sofrimento psíquico 

compartilhado. 

Essa clínica, atravessada tanto pela psicanálise quanto pela crítica cultural, buscaria 

compreender de que modo o desejo, o sintoma e o gozo são modulados pelo sistema 

capitalista contemporâneo. Ela se situaria no impasse da depressão e da ansiedade 

generalizada, da exaustão subjetiva e da melancolia coletiva — sintomas de uma cultura 

que não imagina um futuro. Joy Division, os filmes de terror e de gângsteres, a moda 

retrô, a música e a estética do movimento hauntológico proposto pelo autor — todos eles 

já se encontram atravessados por um sentimento de perda, impossibilidade e nostalgia por 

futuros que nunca se realizaram. É justamente nesse sentido que a psicanálise pode, assim 

como em sua origem, manter-se na vanguarda como uma importante aliada de Eros e, em 

momentos de crise, mais uma vez se contrapor ao império de Thanatos e à ideologia 

dominante segundo a qual “não há alternativa” e esta seria a única realidade possível. 

 

Conclusão 

Mark Fisher capturou com grande sensibilidade a paralisia cultural do século XXI, 

marcada pelo apego às formas, imagens e afetos do passado e pela dificuldade de projetar 

futuros dentro da lógica imperativa do discurso capitalista. Suas reflexões apontam para 

a necessidade de um trabalho coletivo — político, estético e clínico — capaz de restituir 

a crença no futuro e reativar o desejo por uma vida que ainda pode ser inventada. 

Contrapondo a própria máxima de que é mais fácil imaginar o fim do mundo do que o 

fim do capitalismo, talvez nossa tarefa seja reinscrever o impossível no horizonte do 

possível. Isso não implica apenas propor novas políticas ou novos modos de desejar, mas 

também preservar o meio ambiente e criar laços positivos e duradouros que permitam 

transmitir às próximas gerações o desejo de estar no mundo. 

 

 



67 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Referências 

 

 

LACAN, Jacques. (…). O seminário, livro 16: de um Outro ao outro. Tradução: Vera 

Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2006. 

 

FISHER, Mark. Sair do castelo do vampiro. 02 mar. 2021.  Não paginado. Disponível 

em:<https://jornalbandeiravermelha.wordpress.com/2021/03/02/sair-do-castelo-do-

vampiro-traducao/>. Acesso em: 6 11. 2025. 

 

FISHER, Mark. Desejo pós-capitalista: últimas aulas. Tradução:Fábio Fernandes. São 

Paulo: Autonomia Literária, 2025.  

 

FISHER, Mark. Fantasmas da minha vida: escritos sobre a depressão, assombrologia e 

futuros perdidos. Tradução: Guilherme Ziggy. São Paulo: Autonomia Literária, 2024.  

 

FISHER, Mark. Realismo Capitalista: é mais fácil imaginar o fim do mundo do que o 

fim do capitalismo?. Tradução: Rodrigo Gonsalves, Jorge Adeodato e Maikel da Silveira. 

São Paulo: Autonomia Literária, 2020.  

 

GALVÃO, Antonio. Do realismo capitalista ao comunismo ácido: o legado de Mark 

Fisher. São Paulo: Autonomia Literária, 2023. 

 

RECALCATI, Massimo. O complexo de telêmaco: pais, mães e filhos após o acaso do 

pai. Tradução: Cezar Tridapalli. Belo Horizonte: Âyiné, 2022. 



68 
 

 

RECALCATI, Massimo. Pasolini o fantasma da origem. Tradução: Cezar Tridapalli. 

Belo Horizonte: Âyiné, 2022. 

 

HUBERMAN, Georges. O que vemos, o que nos olha. Tradução: Paulo Neves. São 

Paulo: Editora 34, 2021. 

 

 

 

 


