
..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

  DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.2025ii38e73153 
 

 
 

Fonte: Clemente Susini no workshop, Vênus Anatômica, c. 1770-90, La Specola, Florence. Fotografia 
do próprio autor. Disponível em: https://images.app.goo.gl/CN6Z1FCU9QyzpeSZ8 . Acesso em: 20 de 

ago. 2025.  

 
REFRAÇÔES DO CORPO NA PERFORMANCE CINEMATOGRÁFICA DE DAVID 

CRONENBERG1 

 
Juan Droguett1 

Josenilde S Souza2 

 

 
1 Professor e pesquisador nas áreas de Cinema e Psicanálise, ministra aulas na graduação 
dos cursos de Publicidade, Jornalismo, Moda e Relações Públicas. Na Pós-graduação de 
Direção de Arte, Design Emocional e Comunicação e Retórica, e no curso de Semiótica 
Psicanalítica. Clínica da Cultura da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Escreve 
sobre a experiência estética da arte no cinema. ID Lattes: 
https://lattes.cnpq.br/1004744192018018. Email: juan.droguett@belasartes.br  

 
2 Professora e pesquisadora nas áreas de Moda, Imagem, Cinema e Semiótica. 
Coordenadora dos cursos de Graduação em Produção Cultural, Negócios da Moda, da Pós-
graduação em Produção de Moda e Styling Criativo, da Pós em Moda e Mercado, da Pós 
em Consultoria de Imagem e Beleza e da Pós em Negócios da Moda do Centro Universitário 
Belas Artes de São Paulo. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6177-3854. ID Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/3802917769378305. Email: josenilde.souza@belasartes.br  

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula
https://doi.org/10.23925/1982-4807
https://images.app.goo.gl/CN6Z1FCU9QyzpeSZ8
https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=4F68A512633BB716A1524A12CFAF32BF
mailto:juan.droguett@belasartes.br
https://orcid.org/0000-0002-6177-3854
http://lattes.cnpq.br/3802917769378305
mailto:josenilde.souza@belasartes.br


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

Resumo 

Este artigo remete à interface do cinema com a psicanálise, a moda e a política sob a égide 
de procedimentos metodológicos multi e transdisciplinares. Considera a filmografia de David 
Cronenberg nas refrações do corpo imaginário, simbólico e real propostas por Lacan, 
enaltecendo o referente perceptivo em detrimento dos mal-estares da cultura pós-moderna. 
Tais categorias possibilitam a análise dos distintos tipos de fenômenos artísticos e culturais, 
entre eles os da Sétima Arte. Temática segundo a qual a «nova carne», expressão estética 
baseada na performance do corpo humano, ocorre normalmente pela fusão entre o orgânico 
e a matéria; a maioria das vezes graças à tecnologia que o situa no eixo sobre o qual giram 
as produções culturais do cineasta canadense. Projeção, identificação e transferência fruem 
aqui como categorias estéticas para o exame da subjetivação na formação de identidades na 
confluência do corpo, gênero, sexualidade e poder. 

Palavras-chave: Interface cinema e psicanálise 1; Corpo imaginário, simbólico e real 2; 
Filmografia de David Cronenberg 3; Performance estético-artística 4; Refrações do Real 5. 
 
 

Refractions of the Body in the Cinematic Performance of David Cronenberg 
 

Abstract 

This article explores the interface between cinema, psychoanalysis, fashion, and politics under 
the aegis of multi-, and transdisciplinary methodological procedures. It considers David 
Cronenberg's filmography through the refractions of the imaginary, symbolic, and real body 
proposed by Lacan, emphasizing the perceptive referent over the malaise of postmodern 
culture. These categories enable the analysis of distinct types of artistic and cultural 
phenomena, including those of Seventh Art. The theme of this work is that the "new flesh," an 
aesthetic expression based on the performance of the human body, typically occurs through 
the fusion of the organic and the material; most often thanks to technology that situates it at 
the axis on which the Canadian filmmaker's cultural productions revolve. Projection, 
identification, and transference thrive here as aesthetic categories for examining subjectivation 
in the formation of identities at the confluence of body, gender, sexuality, and power. 

 
Keywords: Cinema and psychoanalysis interface 1; Imaginary, symbolic and real body 2; 
David Cronenberg's filmography 3; Aesthetic-artistic performance 4; Refractions of the Real 5. 
 
 

Refracciones del Cuerpo en la Performance Cinematográfica de David 
Cronenberg 

 
Resumen  

Este artículo explora la interfaz del cine con el psicoanálisis, la moda y la política bajo la égida 
de procedimientos metodológicos multi y transdisciplinarios. Considera la filmografía de David 
Cronenberg a través de las refracciones del cuerpo imaginario, simbólico y real propuestas 
por Lacan, enfatizando el referente perceptivo por sobre la idea de los malestares de la cultura 
postmoderna. Estas categorías permiten el análisis de distintos tipos de fenómenos artísticos 
y culturales, incluyendo los del Séptimo Arte. El tema de este estudio es que la "nueva carne", 
una expresión estética basada en la performance del cuerpo humano, se produce mediante 
la fusión de lo orgánico y lo material; con frecuencia gracias a la tecnología que la sitúa en el 
eje sobre el que giran las producciones culturales del cineasta canadiense. Proyección, 
identificación y transferencia surgen aquí como categorías estéticas para examinar la 
subjetivación en la formación de identidades en la confluencia del cuerpo, género, sexualidad 
y poder.     

 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

Palabras-clave: Interfaz cine y psicoanálisis 1; Cuerpo imaginario, simbólico y real 2; 
Filmografía de David Cronenberg 3; Performance estético-artística 4; Refracciones de lo Real 
5. 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

         O título deste trabalho sinaliza a interface cinema e psicanálise, sendo esta 

última expressão, a representação e comunicação eloquente da estética pós-

moderna3. A partir do dispositivo cinematográfico que serve de modelo mental desta 

forma de gerenciar o conhecimento, possibilitam-se novas formas de sentir, pensar e 

agir, conforme o «Espírito do Tempo» e os avatares da Indústria Cultural. Num mundo 

globalizado no qual a realidade está configurada por constantes hibridizações, fluxos, 

contiguidade e intercessões, impõem-se o valor das refrações do corpo como 

estratégia narrativa que permite analisar a objetividade e subjetividade num contexto 

dependente da sua representação fenomenológica, segundo adverte Arthur 

Schopenhauer (2021) na sua obra O mundo como vontade e representação4. 

 Neste sentido, sustenta-se que não só a produção, mas também a sua 

imbricação nos contextos: histórico, econômico, político, social e cultural, permite 

desvelar ideologias e analisar influências nos mecanismos de representação, porque 

é no âmbito da recepção que se verificam eventuais mudanças, continuidades, 

visualizações e silêncios. 

 A escolha da performance fílmica de Cronenberg tece aqui uma teoria do 

sujeito pós-moderno atendendo ao conceito de corpo como superação psicofisiológica 

da ideia de subjetividade clássica, a estrutura dualista ou maniqueísta que distingue 

mente e corpo.  

 
3 O modelo de interface acunhado por Josep M. Catalá (2010, p. 13) designa o espaço epistemológico 
do campo da comunicação. Plataforma que relaciona a maneira de pensar a relação do conhecimento 
com a realidade que se materializa num determinado espaço sonoro, visual ou verbal no universo 
tecnológico virtual com propriedades interativas, cujo alcance é por sua vez estético, ético e 
antropológico. 

4 Esta obra de Schopenhauer contém a ideia de que o ser humano é eminentemente vontade, a coisa 
em si, escondida por trás do fenômeno, isto é, da representação, ilusão, aparência; existindo em todos 
os seres da natureza. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

Deste modo, este artigo se divide em três partes: a primeira sustenta o corpo 

além do organismo, apresentando-se no suporte quântico dos registros lacanianos 

deste como imagem, desejo e gozo do impossível. 

Na segunda, analisa-se a filmografia de Cronenberg no intuito de indagar sobre 

o somático na sua condição de linguagem audiovisual que oferece consistência aos 

processos de subjetivação. 

E, na terceira e última parte, procura-se demonstrar que o eixo comum da 

interface cinema e psicanálise se constitui em fonte inesgotável da Palavra, tanto para 

o fenômeno artístico quanto para o fenômeno estético, nas performances conceituais 

da comunicação mediadas pelo poder simbólico da linguagem5. 

 

2. O CORPO ALÉM DO ORGANISMO NAS REFRAÇÕES DO IMAGINÁRIO E DO 

SIMBÓLICO 

 

          O corpo na sua relação com o sujeito segue sendo objeto de estudo preferencial 

no campo do pensamento ocidental contemporâneo6. Sendo assim, o diálogo com a 

psicanálise se faz necessário, sobretudo na releitura pós-estruturalista da psicanálise 

freudiana levada a efeito por Jacques Lacan. 

           Na prática psicanalítica, sujeitos sofrem e tal sofrimento é abordado a partir da 

Palavra. Trata-se de corpos sofrentes que falam por meio de mal-estares e sintomas 

que os afetam sendo este o objetivo do método da clínica psicanalítica ― perigosa, 

temerária, arriscada ―, conseguir que estes mal-estares sejam ditos a fim de 

neutralizar, assim, a carga de padecimentos do sujeito pós-moderno, converte-se no 

grande desafio de atualidade para a saúde física e mental. 

 
5 Pierre Bourdieu (2021) afirma em O Poder Simbólico que o poder da Palavra reside na capacidade 
da linguagem reivindicar uma significação legítima, encobrindo as condições sociais nas quais se 
produz. É a forma de poder da informação e da comunicação que legitimam a dominação ao reproduzir 
as estruturas públicas existentes. Portanto, Palavra não é um veículo neutro, porém um meio 
fundamental para configurar a percepção do mundo e os valores dentro de uma sociedade. Deste 
modo, o que se chama de ᴵrealidadeᴵ está articulado por meio da significação – o simbólico – e a 
esquematização característica das imagens – o imaginário. No sentido estrito, tanto o simbólico quanto 
o imaginário funcionam dentro da ordem da significação (Droguett, 2024, p. 57). 

6 Merleau-Ponty (2018) situa o corpo fenomenológico como possibilidade de aparecer do mundo e se 
constituir no mundo. Um corpo fenômeno, potência consciente de seu existir no sentir. Em outras 
palavras, fenômeno de sensações, emoções e sentimentos que permitem fazer sentido ao sentir e se 
abrir para o mundo como possibilidade de entrar nele e ser parte dele. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

 Cronenberg (2011) ilustra estes procedimentos da «cura pela Palavra» no filme 

Um método perigoso7. Resulta curioso que o relato recorra à História, um livro de não 

ficção assinado por John Kerr e uma adaptação teatral de Christopher Hampton, até 

se converter no filme do diretor que o transforma em discurso e num drama 

apaixonante do subtexto psicanalítico, sustentado na poiesis do seu estilo. Nele 

converge tudo: a pulsão entre a razão e o desejo, a sistematização do irracional, o 

inconsciente como álibi da identidade, inclusive a performática mutação da ciência 

representada por Freud (Viggo Mortensen) num novo misticismo, representado por 

Jung (Michael Fassbender). 

 Entretanto, o verdadeiro protagonismo do longa-metragem de Cronenberg é a 

mulher. Coube a Sabrina Spielrein (Keira Knightley), uma das primeiras psicanalistas 

da história, russa de nascimento, convertida em amante de Jung e mais tarde na sua 

discípula, pivô da The Talking Cure, desatando paixões intensas e jogos de poder 

megalomaníacos. 

 Certamente, a psicanálise freudiana situa o corpo como o elemento nuclear da 

identidade do sujeito. Se bem que, o inconsciente é pensado num primeiro momento 

fazendo parte da psique na constelação do inconsciente, pré-consciente e consciente; 

a segunda tópica ― id, ego e supereu ― dá lugar a um inconsciente que opera desde 

o id e que é pensado por Freud como instinto, num impasse de tradução do termo em 

alemão Trieb, mais tarde corrigido e substituído por pulsão ― escópica e invocante 

no caso da produção audiovisual ―, abrindo-se para o que será a Clínica da Cultura, 

hoje na ᴵEra digitalᴵ. 

 Neste ponto, e a partir do discurso do sujeito que passa pela experiência 

psicanalítica, Lacan constrói uma teoria geral de uma subjetividade corporal8. «Onde 

era o Id, há de ser o Eu» (Freud [1933], 2010a, p. 124-354). Lacan leva ao limite esta 

ideia que o inconsciente do sujeito não é nenhuma entidade obscura, mas que 

justamente se trata de episódios que têm lugar no seu corpo. Jacques-Alain Miller 

 
7 Ambientado em Zurich em princípios do século XX, a trama centra-se no triângulo formado pelo jovem 
psiquiatra Carl Gustav Jung, seu mentor Sigmund Freud e a jovem Sabina Spielrein. 

8 Tanto o pensamento ocidental quanto a psicanálise propuseram em princípio a corporeidade da 
mente, isto é, uma explicação causal de certos comportamentos conscientes tomando como referência 
o corpo. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

(2014), em O último Lacan, provoca certa ruptura a respeito das formulações 

psicossomáticas anteriores no contexto do esvaziamento teórico do corpus conceitual, 

no qual o corpo ocupa um lugar central. 

 Lacan ([1973-1974] 2023) repensa a psicanálise de Freud propondo três 

registros refratários: o Imaginário, o Simbólico e o Real que, sem deixar de coexistir 

no enlace borromeano, ocupam uma posição destacada dependendo da época do 

seu ensinamento. Durante os primeiros anos Lacan (]1937] 2008a, p. 30) pensa que 

a psicanálise consiste na localização e tomada de consciência dos complexos ou 

«imagos» do sujeito, tal como a fórmula no texto Os complexos familiares na formação 

do indivíduo9. 

 

2.1 O Corpo Imaginário 

 

         Neste período é precisamente a imagem entendida como certa representação 

ou constructo do sujeito, ainda não sendo da ordem da ficção, porém, com claros 

efeitos na realidade, a que ocupa o epicentro da atenção. Partindo do experimento de 

1931 do psicólogo francês Henri Wallon, Lacan lembra que o infante ― sem fala ― 

ganha uma vivência do seu corpo como algo unitário a partir da percepção da unidade 

que mostra a imagem do seu próprio corpo no espelho. A imagem lhe permite assim 

construir sua própria identidade, uma identidade que justamente antes não existia 

(Lacan [1966] 1998, p. 653-691). O eu ganha identidade graças à identificação com 

sua própria imagem. Esta categoria do imaginário não é algo líquido ou pouco 

consistente, muito pelo contrário, é aquilo que dá consistência ao corpo. 

 Antes desse processo acontecer o sujeito vive num corpo fragmentado, uma 

confusão de órgãos sem uma ordem, desorganizado de uns em relação a outros, tal 

como se apresenta nos sonhos ou em algumas patologias esquizofrênicas, nas quais 

os órgãos funcionam sozinhos ou onde aparecem órgãos fantásticos que vivem como 

partes totalmente alheias ao próprio corpo. É a percepção de sua imagem no espelho 

a que permite ao sujeito sair dessa situação de caos.  

 Esta unidade, percebida num primeiro instante na imagem exterior, age ao 

modo de uma antecipação da unidade com a qual o sujeito poderia se sentir num 

 
9Os efeitos atribuídos à formação do indivíduo apresentam caracteres tão diversos e contingentes que 
obrigam a considerar como elemento fundamental do complexo esta entidade paradoxal: uma 
representação inconsciente, designada com o nome de imago. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

corpo unificado. Provocando deste modo seu próprio processo de maturidade por 

meio de uma espécie de miragem na qual a «ficção» da unidade fora acaba  por ter 

efeitos de configuração real sobre como se vive a si mesmo aí dentro. 

 O Estádio do Espelho, fase que estaria na história de todo sujeito, consiste 

numa transformação ― performance ― produzida quando este assume sua imagem, 

que lhe permite, assim, a conquista da unidade de si mesmo. Por outro lado, nos 

diálogos de Lacan com a teoria da Gestalt, o corpo se converte em unidade, forma e 

figura primeira que, aplicada à multiplicidade de sensações do mundo exterior, permite 

que este corpo seja estruturado e ordenado em relação aos objetos. 

 Cabe salientar que o Estágio do Espelho é uma metáfora psicanalítica do 

desenvolvimento humano acerca do reconhecimento do corpo como imagem unitária, 

não no sentido de mera representação, porém pensada como princípio ordenador e 

estruturante. 

 

2.2 O Corpo Simbólico 

 

          A adaptação do conceito de signo de Ferdinand de Saussure (2015) feita por 

Lacan consiste basicamente em negar a primazia do significado ― representação ou 

conceito mental ― sobre o significante ― representante material ― para sustentar 

que o significado ou está ausente ou sempre, adiado10. A grande revolução operada 

consiste em substituir o termo signo pelo significante, referindo-se ao conjunto de 

significantes como um referente capital ou como o Outro simbólico. 

 O registro do simbólico pertence a tudo aquilo que é capaz de produzir efeitos 

de significação. Não só a linguagem e a Palavra, mas qualquer coisa capaz de 

significar pode ser considerada significante. Para Lacan ([1968-1969] 2008b, p. 60), 

isto tem estatuto de dogma: a crença de que os fatos para serem tais precisam ser 

ditos e de que não há absolutamente nada naquilo que condiz à realidade que não 

seja sustentado pelo fato de poder ser expresso por significantes. Tudo o que existe 

 
10 Saussure define o signo linguístico como a relação arbitrária de um conceito ― ou significado ― e 
uma imagem acústica ― ou significante ― em virtude das convenções estabelecidas pelo sistema da 
língua. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

no mundo só se converte propriamente num fato quando se articula com um 

significante11. 

 Portanto, a matéria da qual está feita a realidade para a psicanálise são os 

significantes que a ordenam. A realidade no senso comum não é outra coisa a não 

ser aquilo que os significantes conseguem articular por meio dos direcionamentos de 

uns a outros. A descoberta deste Outro não é exclusivamente teórica, mas tem a ver 

com a experiência psicanalítica. Com o passar do tempo, Lacan descobre que a 

suposta relação intersubjetiva entre o paciente e o psicanalista, ou entre o paciente e 

aquelas pessoas das quais fala, consiste numa relação entre o paciente e o conjunto 

de dizeres, isto é, o conjunto de enunciados emitidos. 

 A este conjunto Lacan ([1952] 2008c) denomina Outro, inaugurando o 

predomínio do registro simbólico na sua teoria. Esta relação entre o sujeito e o Grande 

Outro é o conhecido esquema no qual ao eixo especular/imaginário se superpõe: o 

eixo da Palavra/do Simbólico, sendo este a partir do qual se passará a situar o 

inconsciente. 

 Se a psicanálise nasceu com Freud na tentativa de curar as paralisias histéricas 

para as quais não se encontrava nenhuma explicação fisiológica, era porque a histeria 

permitiu ao precursor da psicanálise descobrir que existem mal-estares que se situam 

no corpo, mas que não tem uma origem fisiológico-orgânica, e que a estrutura 

anatômica neuronal e muscular é diferente da estrutura do corpo, de suas zonas, 

órgãos ou funções. 

 Dito de outra forma, a histeria tem a ver com um corpo que já passou pelo filtro 

da linguagem, haja vista que, segundo Lacan ([1970] 2003, p. 407), é a linguagem que 

atribui os órgãos, a que organiza o corpo12. O corpo para a psicanálise já não era o 

corpo da anatomia e tampouco o corpo da imagem, porém o resultado da organização 

que sobre o organismo coloca em marcha a linguagem. 

 
11 A noção de significante pode ser entendida, a partir de sua natureza articulada, a que representa o 
sujeito para outro significante e que não apresenta a priori um significado preestabelecido. O 
significante se localiza desta forma na estrutura., na qual se estabelecem relações diacrônicas e 
sincrônicas. Além do mais, o significante não só se caracteriza por estas singularidades, já que sua 
leitura não se restringe unicamente à ordem do simbólico. O significante é também, para a psicanálise 
lacaniana: imagem e gozo, constituída assim, por meio da dimensão imaginária e real, aparência e 
corpo. 

12 O corpo ao ser levado a sério, afirma Lacan, é, para início de conversa, aquilo que carrega a marca 
adequada para ser situado numa sequência de significantes. Da marca, ele é suporte da relação, não 
eventual, porém necessária e eximir-se dela continua a ser sustentá-la.  

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

 Este processo progressivo de significado do corpo faz com que aconteça o que 

uma imagem ao ser performada numa totalidade de elementos discretos, estes sejam 

articulados graças à linguagem. O corpo habitualmente pensado como uma coisa 

sólida, de carne e osso, é aqui um corpo falado, um corpo do qual se dizem coisas, 

um corpo atravessado por dizeres e os desejos das pessoas próximas que impactam 

sobre ele e o recortam, o esculpem como traços de um cinzel, um corpo conversado 

cuja estrutura pode ser recuperada só a partir dos relatos do sujeito sobre ele. 

 A não ser pelos significantes que se inscrevem sobre o corpo, este não seria 

em realidade mais do que uma espécie de vazio intangível. Deste modo, a frase de 

Freud ([1924] 2011, p. 204-213): «a anatomia é o destino» será aceita por Lacan 

quando se lembre que a anatomia deve ser pensada como operação, que a linguagem 

leva a cabo sobre o corpo, consequência de este ser organizado em objetos singulares 

que já não coincidem com o orgânico e que Lacan designa com o nome de: objetos 

causa do desejo ou objetos ᴵpequenos asᴵ. 

 Pensando no desejo, Lacan ([1962-1963] 2005) chega à conclusão de que o 

verdadeiro objeto do desejo não está aí diante ou na frente, sendo apontado 

intencionalmente, mas sim detrás enquanto objeto causa do desejo. O objeto não 

deve se situar em nada que seja análogo à intencionalidade imediata do desejo, o 

objeto está atrás do desejo. Na relação com seu corpo, o sujeito termina se 

relacionando com objetos singulares. Além de se mostrar como objetos encarnados 

em determinado objeto exterior particular, o corpo e os objetos nos quais se organiza 

não pertencem ao registro imaginário ― não podem ser refletidos num espelho, pois 

carecem de imagem ―, mas ao registro simbólico da Palavra. 

 Desta forma, no corpo imaginário estabelecem-se as bases do cinema pós-

moderno de Cronenberg, com a ênfase no retorcimento invisível e imanente desta 

esfera imaginária. Entretanto, é aí onde o ser humano se choca com a imagem 

particular do horror-excesso, num marcador imanente do Real. O corpo simbólico por 

sua vez, refere-se às estruturas e códigos anônimos ― pontos evanescentes da 

curvatura do espaço ou fórmulas científicas ― que em si mesmo não têm significado 

e simplesmente funcionam como textura básica abstrata para e sobre ela construir a 

realidade, assinalando o mal-estar da cultura contemporânea na qual o capital para o 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

consumo é o corpo, estabelecendo assim o pano de fundo essencial do tempo que se 

vive. 

 O imaginário cinematográfico tende a domesticar a abertura por meio da 

paisagem fantasmagórica, individual para cada personagem ou protagonista: o seu 

duplo já estava prescrito na obra de Edgar Morin (2014, p. 40), quando traz à tona a 

noção de pensamento complexo remetendo às categorias da projeção, identificação 

e transferência no cinema. 

 

3. A MOSCA DO SUÁRIO: O REAL DO CORPO NA FILMOGRAFIA DE 

CRONENBERG 13 

 

          Prematuramente, aparece em Lacan ([1953-1954] 1985) a ideia de que ao 

Outro simbólico, isto é, à linguagem, lhe falta algo, fato que o leva a representar a 

esse Outro atravessado diagonalmente, barrado. Significa que o Outro não é perfeito, 

todavia carece de algo. Isto do qual carece não pode ser dito nem simbolizado ― nem 

representado ―, é o que denomina de Real14. A questão que sugere o impossível de 

simbolizar não é «o nada» sartriano, neste lugar Lacan coloca algo, inferido do seu 

«retorno a Freud»15.  

 Freud ([1920] 2010b, p. 162) vinha pensando a psique como uma luta entre os 

princípios de prazer e o princípio de realidade: em virtude de se adaptar ao mundo 

real o sujeito renuncia à satisfação imediata do seu anseio de prazer, conseguindo 

assim acesso a prazeres mais duradouros. Mais tarde, em Além do princípio do 

prazer, renuncia definitivamente a explicar a conduta humana na base deste princípio, 

afirmando que ainda que este princípio pudesse conservar a sua validade no âmbito 

da consciência, a conduta dos sujeitos está condicionada a partir do inconsciente por 

uma compulsão à repetição contrária ao prazer. 

 
13A saga de Cronenberg A Mosca representa a doença como criada pelo ser humano e degenerativa; 

cada variação da história joga com a ansiedade de finais do século 20 sobre os estados limiares, 
pesquisando as fronteiras entre o humano e não-humano ou o humano-maquínico, sanidade e 
insanidade, saúde e doença, sexualidade e sofrimento, realidade e pesadelo. 

14 Esse Real singular é ao mesmo tempo impossível. De uma fórmula quase algébrica: demasiado 
transparente e concreta, o Real ou o que é percebido como tal é o que resiste absolutamente à 
simbolização. 

15Jean-Paul Sartre (2015) desde uma perspectiva ética faz uso do conceito de ᴵo nadaᴵ, localizando-o 
logo após o ser, vindo da liberdade que se encarrega de constituir um tratado de princípios morais para 
a realidade humana. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

 Entre as diferentes objeções ao princípio de prazer destaca a existência da 

compulsão à repetição de cenas penosas nas neuroses traumáticas, sobretudo a 

resistência à cura e a numerosas regressões do sujeito. Por isso, se bem 

conscientemente este sujeito persegue o prazer, no nível inconsciente rege certa 

«pulsão de morte», que consiste na tendência inata à morte e a uma situação de 

quietude prévia à vida. 

 Qual é a função desta estranha compulsão à repetição? Assim termina a obra 

citada de Freud e, a partir disto, Lacan ([1953-1980] 1988) desenvolve seu conceito 

de gozo procurando responder ao enigma. No Seminário, Livro 7: a ética da 

psicanálise introduz a ideia de que cada sujeito está sempre numa peculiar relação 

com uma certa coisa que o transcende. «A coisa [das Ding] é uma noção fiduciária do 

ᴵnúmenoᴵ de Kant, da vontade de Schopenhauer e, sobretudo do texto de Heidegger 

([1950] 2018): O que é uma coisa? Que não se deve confundir com o objeto, cuja 

essência fica além do aparecer, e que a ideia do domínio da técnica havia feito 

desaparecer16. 

 Lacan afirma que na realidade o sujeito coloca em marcha uma série de 

defesas para manter a Coisa inquietante a certa distância de maneira que não o 

invada: a beleza, a lei moral e o desejo, entre outros, seriam modos de dar voltas 

entorno de um objeto impossível de suportar para o sujeito e com o qual se sustenta 

um jogo de atração-repulsão. 

 A representação do corpo no cinema contemporâneo tem-se padronizado, 

entronizando-se cada vez mais a perfeição de determinadas formas significantes, 

silenciando-se progressivamente a fragilidade e, em última instância, a mortalidade ― 

não a morte, é representada uma e outra vez de modo desinibido e banal na tela ― 

dos corpos. 

 Determinados cineastas optam por criar estratégias individuais para não serem 

absorvidos pela indústria cinematográfica, sem ter por isso que renunciar a manter 

 
16 O postulado de Heidegger diz que algo autônomo pode se converter em objeto, seja por meio da 
percepção sensível imediata, seja pela lembrança que o faz presente. A coisificação da coisa não 
descansa nem no fato de que seja um objeto representado ― escolhido de antemão ―, nem o fato de 
que se possa determinar desde a objetividade do próprio objeto. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

certo status no interior dela. É o caso do cinema de David Cronenberg (Toronto, 14 

de março de 1943) que ao longo de quase meio século tem cultivado esta linguagem 

simbólica, traçando um arco pulsional tão estranho quanto seu mundo imaginário. 

Atravessando gêneros e oferecendo indiscutíveis marcas autorais, sendo a sua 

experiência um desafio às vontades classificatórias da Indústria Cultural. 

 Adverte-se na sua filmografia três grandes ciclos de sua produção. O primeiro 

na nação de origem, localizando-o no horror filme, desde Calafrios (Shivers, 1975) ou 

Enraivecida na fúria do sexo (Rabid, 1977) até Hollywood e as portas do cinema 

mainstream Na zona da hora morta (The Dead Zone, 1983) ou A Mosca (The Fly, 

1986)17. Nestes primeiros trabalhos proliferam cientistas loucos, contágios de doenças 

insólitas, revoltas várias do corpo e da mente, deslocando-se para a evolução ou 

autodestruição. Caracterizando a estética cinematográfica de Cronenberg como 

visualidade da «nova carne» ou do «terror corporal», que explora as metamorfoses 

sofridas por alguns personagens implicados. Estas mutações transitam estágios que 

vão do humano ao monstruoso ou mecânico, ativando determinadas percepções no 

espectador que incluem tanto a rejeição ou o assombro, quanto a atração pelo baixo, 

desprezível, vergonhoso, vil, indigno e infame. 

 Um segundo período indagou os efeitos mutantes da tecnologia e a 

midiatização, desde Videodrome, A síndrome do Vídeo (1983) até eXistenZ (1999), 

alternando-se com a exploração implacável de alguns abismos psíquicos em Gêmeos. 

Mórbida semelhança (Dead Ringers, 1988), Mistérios e paixões (Naked Lunch, 1991) 

ou Madame Butterfly (1993). Em certo sentido, trata-se de ficções complementares: a 

dissolução das almas em Cronenberg é outra face da revolução violenta da carne, e 

as interações tecnológicas são correlatos às dramáticas mudanças do corpo, como 

clinicamente o demonstra Crash. Estranhos prazeres (1996)18. 

 Numa terceira etapa, Cronenberg indaga a articulação entre seus 

protagonistas, a sua psique e o mundo social. Sob a superfície de aparente calma 

ferve um obscuro motor de violência que é por sua vez pessoal e coletivo. Uma força 

pulsional inominável determina os acontecimentos, por mais controle consciente que 

 
17 Em 1979, Cronenberg estreia Os filhos do Medo (The Brood), filme que relata as performances 

corporais, psíquicas e comportamentais, este caso no marco de um romance familiar complexo, com 
rupturas e conflitos emocionais. 

18 O próprio Cronenberg afirma em eXistenZ que se trata de ensaios existencialistas disfarçados de 

relato de ficção especulativa. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

pretendam impor suas criaturas, por exemplo, em Spider - Desafie a sua mente 

(2002), Marcas da violência (A Violent Story, 2005) ou Senhores do crime (Eastern 

Promises, 2007). 

 Este horizonte completa-se com o período experimental de seus curtas-

metragens iniciais e suas intervenções cinematográficas multimídia dos anos mais 

recentes, que conectam o cinema com a arte contemporânea e os meios de 

comunicação digital19. 

 Em Um método perigoso (A Dangerous Méthod, 2011), além da sinuosa e 

inquietante presença de Sabina Spielrein, os objetos tensionam o enfrentamento entre 

Freud e Jung. Se o veleiro deste último condensa a conquista de uma irrisória épica 

náutica à medida do lago suíço, a célebre poltrona de escritório de Freud, de formato 

bizarramente orgânico, assume um protagonismo que une o mundo freudiano ao de 

Cronenberg. Algo similar ocorre nos micromundos enfrentados em Cosmópolis 

(2012): o da limusine autossuficiente e o do esconderijo marginal da última parte da 

encenação com seus respectivos objetos de desejo e mortais. 

 Mapas para as Estrelas (Maps to the Stars, 2014) assina uma comédia negra 

que satiriza Hollywood em perfeita sintonia com o presente desta indústria: um 

momento de confusão propiciado por uma mudança de paradigma, por uma nova 

forma de se expor diante do mundo. A icônica «sociedade do espetáculo» é escavada 

com afiado humor negro a candidez envenenada das celebridades num lodaçal os 

egos e psicopatologias da meca do cinema20. Sem piedade nenhuma, Cronenberg 

disseca o épico show business com a mesma precisão e de forma evasiva com a qual 

sempre abraçou corpo e mente dos seus personagens. 

 
19O Festival de Cinema de Toronto (2013-2014) criou no TIFF Bell Lighbox: The Cronenberg Project, uma 

produção multimídia que reúne materiais online, e-books e livros impressos que permitem revisitar a 
filmografia do diretor numa série de exposições multiplataforma. 

20Segundo Guy Debord (2007), o espetáculo assinala o momento no qual os bens de consumo têm 
alcançado a ocupação total da vida em sociedade. Esta relação com a materialidade dos objetos não 
só é visível, porém o único visível na contemporaneidade. A produção econômica no marco do 
capitalismo global se faz extensiva de forma intensa, a ponto de Zygmunt Bauman denunciar a 
transformação das pessoas em mercadorias, descrevendo a conduta consumista em diversos aspectos 
da vida social. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

 Crimes do Futuro (Crimes of the Future, 2022) devolve a Cronenberg a 

essência de suas obsessões com a «nova carne», tentando postular a ideia de que a 

cirurgia é «o novo sexo». Sugerindo que num futuro, não muito distante, a dor não 

existe, o corpo humano tem aprendido a se adaptar ao seu entorno a ponto de evoluir 

para lugares inesperados, gerando novos órgãos. Nesta alteração biológica, 

conhecida como Síndrome de Evolução Acelerada, chega a ser tão grave que se cria 

um departamento governamental, o Registro Nacional de Órgãos, cuja missão 

consiste na escrituração de todas estas novidades corporais, que poderiam mudar o 

próprio entendimento da humanidade. 

 Neste contexto, Saul Tenser (Vigo Mortensen), um artista performático que 

sofre dessa síndrome, é capaz de gerar novos órgãos a um ritmo vertiginoso dentro 

do seu corpo. A forma de lidar com este fenômeno é por meio de uma performance 

pública que deixa atônitos seus espectadores. Quiçá uma maneira, além do mais, de 

mostrar sua desconformidade com as mudanças do mundo, um choque entre o 

passado e o futuro, tema central do filme. Com a ajuda de sua companheira de vida e 

de cenário, Caprice (Léa Seydoux), Tenser surpreende os espectadores que se 

aproximam de seus espetáculos clandestinos enquanto se abre uma guerra entre a 

visão tradicionalista do governo e uma misteriosa subcultura que abraça esta evolução 

humana. 

 Destaca-se neste tempo intermédio da arte, o curta-metragem Quatro mulheres 

não amadas, à deriva em um mar sem propósito, experimentam o êxtase da 

dissecação (Four Unloved Women, Adrift on a Purposeless Sea, Experience the 

Ecstasy of Dissection, 2023), abrindo com uma visão parcial e interior do rosto de uma 

mulher. Esta parece estar em repouso, recostada em uma cama de seda, mas seu 

olho está semiaberto e a pupila olha fixamente para um ponto fora da tela. Os sons 

de uma maré ondulante e gaivotas grasnando a cercam, o brilho educado de sua 

bochecha sugere que está tomando sol na praia. Então, uma lasca de água cintilante 

aparece perto de sua mão estendida, que repousa sobre um travesseiro franjado. 

 Outra tomada expõe seu seio nu logo abaixo de um colar de pérolas e uma 

longa mecha de cabelo trançado. A câmera gira lentamente ao longo de um par de 

pés e pernas brilhantes até a bifurcação de suas coxas nuas ― uma contagem erótica, 

quiçá voyeurística, da anatomia mais íntima da mulher imóvel. No entanto, um tufo de 

pelos pubianos é subitamente obstruído por espirais de intestinos e um plexo de vasos 

sanguíneos e terminações nervosas. A câmera treina para cima ao longo do torso 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

rompido da mulher, suas entranhas expostas da pélvis à garganta. Quando, 

finalmente, a câmera paira sobre o rosto da mulher novamente, ela é revelada como 

um manequim de cera, usando uma expressão de prazer inescrutável21. 

 Na mais recente obra, Os Sudários ou As Mortalhas (The Shrouds, 2024), 

Cronenberg continua a desdobrar altas doses de um imaginário sinistro sobre o corpo, 

decantando para um território meditativo, cujo impulso reflexivo se negocia na fronteira 

entre a Palavra e o gesto humano. Nesta tessitura expressiva, apresentada no Festival 

de Cannes, o diretor exorciza a dor pelo falecimento da sua esposa por meio do 

protagonismo de Karsh (Vincent Cassel), um homem de negócios inventor de uma 

tecnologia chamada GraveTech, que permite aos familiares das pessoas falecidas 

observarem através de dispositivos digitais, os corpos em decomposição dos seus 

seres queridos. 

 A partir desta inquietante premissa argumental, Cronenberg desdobra um 

relato que se situa no meio do caminho entre a ponderação aguda e a emoção 

pulsante, o que pode ser lido como um conjunto de referências ao cinema de 

Hitchcock22. 

 A arte supera tudo, até a morte. É a consigna com a qual David Cronenberg 

supera a fase mais delicada do luto na vida real pela perda de sua esposa, reclamando 

para si uma linguagem de maturidade próxima à escrita de Beckett23. Na sua 

diversidade, as intervenções filmográficas postulam um cinema de autor como artista, 

 
21 O filme serviu de inspiração para a Exposição Cere Anatomiche da Fondazione Prada, que exibe 
uma coleção de esculturas de cera centenárias do Museo di Storia Naturale di Firenze, um dos museus 
científicos mais antigos da Europa. O curta-metragem de Cronenberg foi destaque, segundo Erik Morse 
(2023) da Revista Vogue, ao outro lado do Arno, onde fica a contraparte mais famosa das Belas Artes, 
a Galeria Uffizi. 

22 O personagem de Karsh rende culto à esposa falecida, referência a Rebecca, a mulher inesquecível 

de Hitchcock (1940), além da sugestiva subtrama na qual o protagonista se relaciona de forma ambígua 

com a irmã de sua mulher, com clara semelhança com a morta, trazendo à memória o onipresente Um 
corpo que cai de 1938. Também o filme traz a inesquecível cena de sexo quando ambos os protagonistas 

não param de sussurrar elogios e tiradas irônicas enquanto se entregam ao prazer dos corpos; o 
episódio remete tanto a Crash do próprio Cronenberg quanto ao interminável beijo falado entre Ingrid 
Bergman e Cary Grant em Interlúdio de Hitchcock (1946). 

23Samuel Beckett (1906-1989), no período de pós-guerra, parte da concepção de uma linguagem que 
fracassa diante de uma realidade absurda do mundo. Beckett ([1949] 2009) fundamenta o novo 
romance colocando-se diante de uma literatura que não busca desvendar a realidade, porém evidenciar 
o caráter impreciso da existência, aproximando-se assim à obra de Cronenberg. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

estratega, pensador e sábio enlouquecido, indo atrás de sua maturidade com 

coerência exemplar, certas ideias e fantasmas que fundaram seu imaginário e 

sustentam no presente uma produção cinematográfica fiel ao seu estilo, explorando 

os limites da tecnologia e da humanidade, demonstrando que sua visão pós-moderna 

continua a provocar. 

 

4.Cronenberg veste Prada: estética da «Nova Carne» aquém e além do corpo, 

gênero, sexualidade e poder 

 

          Este artigo exorta a interface cinema e psicanálise, ancorando-se no princípio 

enunciado por Maurice Merleau-Ponty (2018, p. 207), de que não existe realidade 

independente da relação corpo-mundo. Para o pensador francês, o corpo é aquilo a 

partir do qual se abrem possibilidades para o sujeito habitar o mundo: «eu não estou 

diante do meu corpo, estou no meu corpo, ou melhor, sou meu corpo». Sendo assim, 

o corpo encontra-se sempre em situação e o caráter relacional do corpóreo com o 

meio se dá de forma vital, convertendo a subjetividade em algo dependente do próprio 

corpo. 

 Incorporar o social representa para o sujeito, a capacidade de ganhar poder. 

Trata-se de uma visão protética da subjetivação que pode ampliar as possibilidades 

do corpo e dotá-lo de novas funções24. Um corpo revestido de identidade tem sido 

sempre instrumento para a expressão subjetiva de valores ou ideologias, de 

inconformismo e protesto. Neste sentido, a integração fractal da tríade lacaniana 

serviu de suporte para a dialética do corpo nu ― objetivo, biológico e orgânico do 

cinema do diretor canadense ― e do corpo revestido socialmente ― subjetivo, 

customizado e domesticado ― com o fim de analisar a estrutura somática do sujeito, 

ligada a suas atividades técnicas, algo crucial na filmografia de David Cronenberg. 

 Nesta linha, o imaginário do corpo funda-se no pensar por meio de imagens, 

no modo mais primitivo de toda e qualquer representação25. Na concepção freudiana, 

 
24 Subjetividade é o estado ou qualidade do ser subjetivo, isto é, de perceber e entender a realidade a 
partir de uma perspectiva pessoal, baseada nos próprios sentimentos, opiniões e ideias do sujeito. Já 
a subjetivação é o processo por meio do qual uma pessoa desenvolve tal subjetividade, construindo 
seu próprio Eu, refletindo seu lugar na sociedade e no mundo: o devir ou futuro do próprio sujeito. 

25 Recolhem-se a partir daqui algumas constatações do capítulo: «Cinema e psicanálise: suporte 
pulsional das refrações do Real», em particular do item: ᴵRefrações do Real e os efeitos sintomáticos 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

a percepção deixa vestígios ou marcas psíquicas indeléveis. Signos perceptivos 

configuram um espaço imagético proveniente dos sentidos e movimentos do outro ou 

do próprio corpo que, quando logram significarem-se como próprios, se integram ao 

sujeito, que passa a se compreender como um distinto do outro, singular. 

 O registro do simbólico do corpo é a dimensão linguística construída nas 

diferenças entre os significantes viscerais da filmografia de Cronenberg. Também é o 

espaço onde o sujeito se articula socialmente de forma customizada: a dobradiça 

sujeito-sociedade, na qual aparecem as regras para o convívio, valorações 

ideológicas, formações do desejo, identidades e identificações, entre outros 

fenômenos da interação na diversidade: presença de pessoas com distintas 

características físicas, pessoais e individuais. Tais características são, entre outras: 

raça, etnia, idade, sexo, religião, capacidade física e mental. 

 Contudo, o inconsciente ― o discurso do Outro ― está estruturado como a 

linguagem, e é por sua vez o campo da lei que regula o desejo. E a entrada do sujeito 

na ordem do simbólico, isto é, da linguagem, supõe uma perda do gozo ― Jouissance 

― que a fantasia tenta ocultar ou disfarçar. Segundo Slavoj Žižek (2005), a fantasia é 

uma forma que têm os sujeitos de organizar esse gozo perdido, de controlar ou 

domesticar a perda traumática que não pode ser simbolizada, inclusive na encenação. 

 Entretanto, o Real do corpo rejeita ou nega a ambos os registros anteriores. 

O registro no qual se situa a obra de Cronenberg faz isto porque esse Real tem 

presença e existência própria. Sem se confundir com a realidade que pertence à 

ordem da linguagem causal e não ficcional; portanto, este aparece na esfera do terror, 

do horror, da morte, da sexualidade, da loucura e do delírio. É o que não se pode 

pensar, nem sequer imaginar ou representar, o inefável constituindo o indeterminado, 

incontrolável e imprevisível. 

 Todavia, o Real de Cronenberg não se encontra distante da ordem simbólica 

de sua cinematografia, porém representa o não fundamento imanente dos 

significantes do corpo. Nisto reside o paradoxo deste não-conceito que na ficção opera 

 
do cinema pós-modernoᴵ (Droguett, 2024, p. 41-62) que justificam a análise da filmografia de 
Cronenberg. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

como puro efeito. Por isso, o Real insiste, persiste e resiste como a dimensão eterna 

da falta ― do Desejo ― e, a construção simbólica e imaginária dos corpos representa 

apenas a resposta histórica a essa falta estrutural do ser humano, fundada numa 

topografia da mente traçada pelo diretor para questionar a identidade dos seus 

protagonistas. 

 Deste modo, o Real é inerente à significação: tanto como horizonte de sentido 

ou expectativa irreversível de negatividade do sistema quanto pela própria condição 

de possibilidades no universo da criação artística de Cronenberg. Além destas forças 

de negação do Real, existem outras dimensões mais sutis desse fenômeno que 

ameaçam a existência em detrimento absoluto da essência, intuição puramente 

sartriana. Exprime-se de forma invisível e imanente a realidade, dando a esta forma e 

textura. Na arte da representação dos gêneros cinematográficos, Cronenberg confere 

à imagem um poder evanescente, instável e passageiro. 

 Neste ponto nodal da interface: cinema e psicanálise, o Real não é 

exclusivamente identificado como uma força negativa, reconhecendo-se o papel 

implícito na fruição passageira do fantasma imaginário, na construção simbólica das 

formas mais rotineiras da realidade social nas encenações de Cronenberg. É um efeito 

complexo da lei do desejo que requer dos códigos distintivos do estilo para interpretar 

o estranho, sinistro e inquietante na sua filmografia. 

 Após analisar o acervo de sua obra, pode-se classificar Cronenberg no gênero 

do cinema fantástico, de terror ou gore, mas também nas tendências artísticas de 

transformação do corpo. Muito além da dívida formal com elas, o conteúdo de seus 

filmes remete a certa filosofia existencialista, sem dúvida colhida pela via da literatura 

niilista e da contracultura contemporânea. O interesse pela ciência vem dos seus 

estudos universitários e da literatura. 

 Interessado no cinema underground norte-americano dos anos sessenta, 

Cronenberg projeta esta influência numa maneira de dirigir que, desde o princípio, 

opta por estruturas narrativas disruptivas; neste sentido, não faz cinema fantástico 

como gênero. A rigor, nem sequer caberia dizer que o tom existencial e sombrio de 

sua obra faça parte de uma opção filosófica consciente, haja vista que se encontrava 

no ambiente cultural no qual se formou. 

 Os elementos estéticos próprios são inseparáveis da teoria do sujeito 

subjacente a sua cinematografia, veiculada através de sua concepção do corpo 

presente na «nova carne». Portanto, tentou-se demonstrar aqui que, tomando como 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

referência o critério da normalidade burguesa ― o indivíduo responsável e integrado 

―, há um duplo jogo à hora de entender a personalidade dos sujeitos criados por 

Cronenberg26. Por um lado, tais sujeitos podem ser contemplados do ponto de vista 

interno à normalidade burguesa. Neste sentido, quase todos os protagonistas são, de 

cara à sociedade, bons cidadãos. Por outro lado, cabe analisar os personagens desde 

uma perspectiva crítica que contemple o fato do mal-estar na cultura. Referindo-se em 

palavras freudianas às assimetrias entre os sujeitos e sua organização coletiva. 

 Isto é, o fato de que nem as sociedades nem as classes sociais formam 

totalidades distributivas e hegemônicas. Desde esta perspectiva, os sujeitos são 

normais precisamente porque sofrem sempre certo grau de desadaptação ou 

denegação27. A sociedade na qual vivem lhes proporciona uma série de alternativas 

vitais e tecnológicas cujo uso esconde sempre um lado escuro, consequências 

indesejáveis. 

 Não é por acaso que este segundo ponto de vista seja mais fácil de adotar 

diante dos filmes dos anos oitenta, cujos protagonistas são mais capazes de 

aprofundar no seu próprio sofrimento justamente por ter uma maior consistência 

psíquica. A «nova carne» é a forma com a qual de maneira mais extrema Cronenberg 

explora a superação do humano conhecido e sugere a ruptura da barreira sociocultural 

alçada pela sociedade, que mantém o sujeito contido diante do perigo de sua própria 

sobrevivência ― a humanidade entendida como espécie, que nos primeiros filmes 

sucumbe ― ou limita suas intenções de superação ou readaptação criativa, entendido 

agora como um ser humano ideal. 

 Contudo, tal concepção de sociedade encontra-se desprovida de critérios 

ideológicos, pelo menos explícitos. E não será por falta de oportunidades. Madame 

Butterfly transcorre durante a revolução cultural chinesa, em maio de sessenta e oito, 

 
26Da referência acima, infere-se o tema da inclusão social, processo que almeja melhorar a dignidade 
das pessoas que se encontram em desvantagem para que possam participar em sociedade. O conflito 
se cria quando a inclusão é pensada desde a equidade e igualdade que, segundo Cronenberg (2014), 
não existem em função do consumo e a competição no seu sentido mais pejorativo. 

27 Clara referência à interseccionalidade na reflexão que reconhece desigualdades sistemáticas 
configuradas a partir da superposição de diferentes fatores sociais, como gênero, etnia e classe social. 
Disto surge o apelo do corpo e suas performances no cinema de Cronenberg. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

apesar de as reflexões políticas a respeito serem inexistentes. De fato, o filme fecha 

com uma afirmação bem significativa do protagonista: ― sou um homem que se 

apaixonou por uma mulher criada por um homem. Tudo o demais é sobra. Muito 

menos Na hora da zona morta vai muito longe com a questão do candidato corrupto 

à presidência dos Estados Unidos. Não está claro se a crítica se dirige à sociedade 

ocidental atual ou à sociedade humana em abstrato. 

 Em que medida o desajuste entre o indivíduo e a sociedade é inerente à 

natureza humana ou é produzido ― ou exacerbado ― por uma forma particular de 

sociedade no caso do capitalismo contemporâneo? O único claro é que a Cronenberg 

lhe importa o conflito da subjetivação no marco social, e nisto parece se revelar como 

um moderno às antigas, isto é, aqueles liberais que no século 19 se preocupavam 

mais com um ideal social harmônico que com os problemas e desajustes 

interclassistas concretos. 

 O que propõe Cronenberg é levar a vontade de poder e saber até as últimas 

consequências, desde uma perspectiva que procura se manter entre a fronteira 

inferior de pessimismo freudiano ― para a qual os limites socioculturais constituem 

um mal necessário ― e a superior do utopismo de Skinner ― para o qual a cultura 

deve ser desenhada de maneira perfeita e definitiva com vistas a alcançar um mundo 

feliz. O próprio cineasta diz que o ser humano está condenado a ser livre. E que deve 

seguir lutando pelo controle do mundo, do universo, da realidade, ainda que seja inútil. 

 Cronenberg acredita que quanto mais inventivo o ser humano seja, melhor se 

dará na vida. Espinosa ([1662, Parte III, Proposição VII] 2015, p. 251) afirma que «a 

alma se esforça quando pode imaginar aquelas coisas que aumentam ou favorecem 

a potência de agir do corpo». Entretanto, as pitadas sartrianas, nietzschianas e 

foucaultianas permanecem, respectivamente, na ideia da «nova carne» como algo 

que supera o humano, na sua concepção de superfície de plasma ― um magma 

originário do sujeito no exercício do poder por parte das instituições médicas e 

psiquiátricas ― e na função perturbadora e psicologicamente desequilibrada que 

desempenha. 

 Trata-se, portanto, de liberar o ser humano da normalidade obtusa e 

medíocre, sem garantia de um final feliz. Para Cronenberg não há um Deus ― nem 

uma Natureza ― que o faça. Os desenlaces dos filmes tendem a exaltar as 

probabilidades incertas e inclusive trágicas. Em certo sentido, se a sociedade é o limite 

inferior, a morte, entendida como dissolução da subjetividade, é o superior. O diretor 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

parece não desejar nenhuma das duas coisas. Se em filmes como Spider ― desafie 

a sua mente, Scanners, sua mente pode destruir, Na hora da zona morta ou A Mosca, 

os protagonistas sacrificam sua própria readaptação como sujeitos normais e íntegros, 

o fazem por preservar ou recuperar sua «humanidade». 

 Cronenberg, portanto, não é um cético nem um irônico. Aceita a ideia de que 

o ser humano não se esgota na subjetivação clássica que distingue mente e corpo. O 

ser humano é uma montagem funcional e orgânica de ambas as dimensões, e de 

todos os produtos, instrumentos e tecnologias que oferecem o mundo material e 

cultural. E, neste sentido, a tecnologia não está para ultrapassar ou anular o ser 

humano, porém para levar até as últimas consequências seu horizonte histórico e 

existencial. 

 Em Cronenberg não há final da história, mas possibilidade de progresso, 

ainda que nada nem ninguém o garanta. A «nova carne» faz parte da dialética 

irrefutável da experiência estética entre o cuidado e a destruição do corpo, entre o 

cuidado de si e o ascetismo mortificante. Sempre há reconstrução ― um novo cuidado 

― ou a morte. 

 Neste percurso pela obra do diretor cinematográfico, artefatos igualmente 

devedores do barroco italiano e das tradições do Iluminismo, as Vênus de Médici 

também foram objeto de estudo do ideal estético de Cronenberg. A obra do cineasta 

que, frequentemente, se concentrava nas potencialidades mais sombrias do corpo 

humano, tanto as eróticas quanto as clínicas, a começar pelos chamados filmes B de 

terror corporal, como Calafrios e Enraivecida na fúria do sexo, por meio dos clássicos 

Tecno-Cult da era Reagan, como Videodrome e Gêmeos, mórbida semelhança até 

sua mais recente fantasia cirúrgica, Crimes do Futuro. 

 Estes filmes negociam com o tema da mortificação da carne, na qual os 

extremos da prática científica e do desejo religioso se unem em torno da veneração 

erótica do «corte», uma ação que expõe o corpo ao sacrifício e à morte. Em tais 

limites, as imagens de transgressão carnal de Cronenberg beiram um estranho gozo 

― Jouissance: prazer, diversão, fruição ―, não muito diferente das representações 

barrocas de santos martirizados sofrendo um êxtase interior enquanto seus corpos 

são perfurados, queimados ou crucificados. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

 Vida longa à «nova carne». Cirurgia é o novo sexo. Estes epigramas de David 

Cronenberg unem-se num quadro que reimagina o êxtase e o erotismo da escultura 

renascentista para o futuro. Ou, já é presente? 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BAUMAN, Zygmunt. Vida para Consumo. A transformação das pessoas em 
mercadorias. Rio de Janeiro: Zahar, 2022.  

BECKETT, Samuel. O Inominável (1949). Biblioteca Azul/Globo Livros, 2009. 

BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. Lisboa: Edições 70, 2021. 

CATALÁ, Domènech, Josep M. La imagen interfaz. Representación audiovisual y 
conocimiento en la era de la complejidad. Bilbao: Universidad del País Vasco, 2010. 

CRONENBRG, David. Consumidos. Rio de Janeiro: Alfaguara, 2014.  

DEBORD, Guy. A Sociedade do Espetáculo. Rio de Janeiro: Contraponto, 2007. 

DROGUETT, Juan. «Cinema e Psicanálise: suporte pulsional das refrações do Real». 
In: SANTAELLA, Lucia. O mal-estar na cultura revisitado. São Paulo: Estação das 
Letras e Cores, 2024. 

ESPINOSA, Benedictus de. Ética (1662). São Paulo: Editora da Universidade de São 
Paulo, 2015. 

FREUD, Sigmund. «Novas conferências introdutórias à Psicanálise». In: Obras 
Completas, vol. 18 (1933). São Paulo: Companhia das Letras, 2010a. 

FREUD, Sigmund. «Além do princípio do prazer». In: Obras Completas, vol. 14 
(1920). São Paulo: Companhia das Letras, 2010b. 

FREUD, Sigmund. «A dissolução do complexo de Édipo». In: Obras Completas, vol. 
16 (1924). São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

HEIDEGGER, Martin. O que é a Coisa? (1950). Lisboa: Edições 70, 2018. 

LACAN, Jacques. O Seminário, Livro 20: Mais, ainda (1972-1973). Rio de Janeiro: 
Zahar Editor, 1985. 

LACAN, Jacques. O Seminário, Livro 7: a ética da psicanálise (1953-1980). Rio de 
Janeiro: Zahar Editor, 1988. 

LACAN, Jacques. Escritos (1933-1966). Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1998. 

LACAN, Jacques. «Radiofonia» (1970). In: Outros Escritos. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 2003. 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


..........     Artigo       .......... 

 
 

 

 

 

r Ponto-e-Vírgula ISSN 1982-4807 - PUC-SP - No 29 – Primeiro 
Semestre2021- p.8-20 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  
 

LACAN, Jacques. O Seminário, Livro 10: a Angústia (1962-1963). Rio de Janeiro: 
Zahar, 2005. 

LACAN, Jacques. Os complexos familiares na formação do indivíduo (1937). 
Ensaio de análise de uma função em psicologia. Rio de Janeiro: Zahar, 2008a. 

LACAN, Jacques. O Seminário, Livro 16: de um Outro ao outro (1968-1969). Rio de 
Janeiro: Zahar, 2008b. 

LACAN, Jacques. O mito individual do Neurótico (1952). Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 2008c. 

LACAN, Jacques. O Seminário RSI, Livro 22 (1973-1974): figuras e formas do nó 
borromeano seminário RSI. Limeira, SP: Edições Nosso Conhecimento, 2023. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepção. São Paulo: WMF, 
Martins Fontes, 2018. 

MILLER, Jacques-Allan. El Ultimísimo Lacan. Los cursos psicoanalíticos de 
Jacques-Alain Miller. Barcelona, Buenos Aires, México: Paidós, 2014. 

MORSE, Erik. «At the Fondazione Prada, David Cronenberg Delves into the Bizarre 
World of Anatomical Waxworks» In: Vogue, Arts 31/03/2023. Disponível 
em:https://www.vogue.com/article/david-cronenberg-cere-anatomichefondazione-
prada-interview. Acesso em 20 de jun. 2024. 

MORIN, Edgar. O cinema ou o homem imaginário. São Paulo: É Realizações, 2014. 

SARTRE, Jean-Paul. Ser e o nada: ensaios de ontologia fenomenológica. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2015. 

SAUSSURE, Ferdinand. Curso de Linguística Geral. São Paulo: Cultrix, 2015. 

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e representação (1819). 
Lisboa: Edições 70, 2021. 

ŽIŽEK, Slavoj. El acaso de las fantasías. Madrid: Siglo XXI, 2005. 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido em: 2025-08-31 

 

Aprovado em: 20025-12-22 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula


 

 

Revista Ponto e Vírgula, São Paulo, V. 2 n38e73153                                                                                                                            
DOI: https://doi.org/10.23925/1982-4807.20 
Programa de Pós-Graduação em Cíências Sociais – PUC-SP 
https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula  

 

 
 

 

https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula

